
 1

A IMPORTÂNCIA DA PRÁXIS EDUCATIVA ENTRE DIREÇÃO E BASE NO 

PARTIDO REVOLUCIONÁRIO 

 

 

 

Jefferson Vasques Rodrigues 
jeffvasques@gmail.com 

http://www.camaracom.com.br 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

    Dialética das gêneses, crises e renascimentos 
 
 
 

I 
Por ti evitamos colocar o Partido nos altares. 

 
Porque nos ensinastes que o Partido 

é um organismo que existe no cambiante mundo do real 
e que sua enfermidade é semelhante a uma bancarrota. 

 
Por ti sabemos, Lênin, 

que o melhor berço do Partido 
é o fogo. 

 
 
 
 

II 
Por ti compreendemos que o Partido pode aceitar qualquer clandestinidade 

menos a clandestinidade moral. 
 

Por ti sabemos que o Partido se constrói 
à imagem e semelhança dos homens 

e quando não é à imagem e semelhança dos melhores homens 
é necessário voltar a começar. 

 
 

(Roque Dalton em “Um libro rojo para Lenin”, tradução própria) 
 

 

 



 2

 

1. INTRODUÇÃO 

                            
                 Desde o fim do chamado “socialismo real”, na extinta União Soviética, a teoria 

marxiana enfrenta cada vez mais intensos questionamentos. O argumento extensivamente 

explorado de que o fracasso da primeira experiência socialista da humanidade invalidaria as 

teorias de Marx influenciou grande parte da sociedade e, em especial, da intelectualidade, o 

que se verifica pelo refluxo de pesquisas relacionadas a esse campo (ANDERSON, 1992).  

 Ainda mais atacado que Marx, Lênin entraria para a “história oficial dos 

vencedores” associado à violência irracional e ao autoritarismo, deturpação que 

influenciaria não só as massas desinformadas como parcelas da própria esquerda. O 

pensamento leniniano e o partido leninista, equivocadamente associados ao stalinismo, 

passavam assim a serem vistos preconceituosamente por uma geração de novos ativistas, 

sendo, em geral, tomados por “ultrapassados” na Academia.  

 Tal ideologia conservadora é reforçada pelo atual descenço das lutas populares e 

socialistas em que os partidos comunistas se apresentam, ora corrompidos pela disputa 

institucional do Estado (tornando-se a exemplo dos partidos burgueses meras legendas 

partidárias), ora com pequena influência real sobre a vida de importantes setores da classe 

trabalhadora devido à sua extrema fragmentação e incapacidade de unidade.  

 Essa conjuntura contra-revolucionária esfacelou a influência comunista junto aos 

trabalhadores, abrindo espaço para que uma nova hegemonia se estabelecesse junto aos 

militantes, promovida por uma Nova Esquerda1 em que novos movimentos sociais, um 

novo sindicalismo e  novos partidos superariam a herança do marxismo e leninismo 

“ortodoxos” com sua “pluralidade” e novas formas “democráticas” de atuação. Essa nova 

hegemonia, que tem início na década de 60, estende sua influência até os dias de hoje com 

um discurso e que-fazer políticos adaptados para nosso momento. Ouvimos com freqüência 

                                                 
1 A Nova Esquerda (New Left, em inglês) é um termo utilizado para se referir aos movimentos políticos de 
esquerda surgidos em vários países a partir da década de 1960. Eles se diferenciam dos movimentos de 
esquerda anteriores que haviam sido mais orientados para um ativismo trabalhista, e adotam uma definição de 
ativismo político mais ampla, comumente chamada de ativismo social. Surge como tentativa de superar as 
formas "tradicionais" de organização política, valorizando novas pautas de reivindicações como dos grupos 
oprimidos (negros, mulheres, homossexuais, etc). O texto clássico de crítica da Nova Esquerda foi escrito por 
Marcuse, após o Maio de 68: MARCUSE, H.  Contra-revolução e Revolta.  Rio de Janeiro:  Zahar  Editores,  
1973. 



 3

novos termos para antigas propostas, como: “esquerda light”2, “socialismo democrático”3 e 

revolução cidadã.    

 O partido leninista, distorcido em seu sentido radical pela burguesia e estigmatizado 

pela Nova Esquerda, passaria a ser rechaçado por toda uma nova geração de ativistas. Na 

base dessa negação se encontra a crítica a toda proposta organizativa que estabeleça 

relações verticais – ou seja, baseadas na separação entre líderes e liderados, dirigentes e 

dirigidos -, e qualquer espécie de centralismo. Acompanhando esse questionamento da 

vanguarda, encontra-se a defesa da horizontalidade nas organizações revolucionárias, do 

espontaneísmo, assim como a supervalorização do saber popular. Não é à toa que a negação 

do partido é acompanhada em sentido inverso pela coroação – quase incondicional - dos 

“novos” movimentos sociais como os postos mais avançados da luta revolucionária. Essas 

posições apontam para uma retomada dentre os lutadores de esquerda, ainda que parcial e 

fragmentada, do ideário próprio do movimento anarquista4 e de uma práxis educativa 

libertária (de tendência não-diretiva)5 nas organizações de esquerda.  

 É fato que a esquerda revolucionária mundial vive um período de reorganização 

teórica e prática buscando compreender os problemas dos processos revolucionários - em 

especial do processo russo - e a nova realidade capitalista baseada na reestruturação 

produtiva e no avanço neoliberal (ANTUNES, 1999). No entanto, mesmo que o 

                                                 
2 Expressão cunhada para indicar uma nova esquerda, não-ortodoxa, aberta ao diálogo com seus inimigos e ao 
pacto social. No Brasil, o PT (Partido dos Trabalhadores) é um exemplo claro (IASI, 2006).   
3 Tarso Genro, intelectual do Partido dos Trabalhadores, nos ajuda a compreender o “socialismo 
democrático”: “Uma estratégia política socialista, conduzida por um partido de esquerda  nos dias de hoje, 
deve recuperar os valores tradicionais da social-democracia pré-bolchevique e do socialismo democrático 
europeu e latino-americano  – república, igualdade e afirmação de direitos – atualizá-los e vinculá-los aos 
interesses concretos e às demandas políticas dos grupos e classes sociais, para as quais o crescimento 
econômico e a distribuição renda são uma necessidade ou uma exigência.“ (GENRO, Tarso; WU, Vinicius, 
2009, p. 3). E também:  “Trata-se, pois, de militar para promover uma verdadeira modernização democrática 
Republicana do Brasil.“ (Ibidem, p. 12).  
4 O Anarquismo (do grego: "sem governantes") é uma filosofia política que engloba teorias, métodos e ações 
que objetivam a eliminação total de todas as formas de governo compulsório. De um modo geral, anarquistas 
são contra qualquer tipo de ordem hierárquica e, assim, preconizam as organizações libertárias. O anarquismo 
não busca disputar o poder político. Tem por princípio o antiautoritarismo e a ação direta, com grande ênfase 
na liberdade e na espontaneidade. Na ótica anarquista, a revolução social consistiria na quebra drástica, rápida 
e efetiva do Estado e de todas suas estruturas, materiais e não-materiais. (WOODCOCK, 2002).  
5 A autogestão na Pedagogia Libertária tanto pode ser assimilada numa perspectiva não-
diretiva quando diretiva. Segundo GALLO (1996): “O que diferencia as duas perspectivas de aplicação da 
autogestão pedagógica no contexto libertário é que enquanto a primeira toma a autogestão como um meio, a 
segunda a toma por um fim; em outras palavras, na “tendência não-diretiva” a autogestão é tomada como 
metodologia de ensino, enquanto que na “tendência mainstream’ [diretiva] ela é assumida como o objetivo da 
ação pedagógica. Ou, ainda: educa-se pela liberdade ou para a liberdade.”. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_grega
http://pt.wikipedia.org/wiki/Filosofia_pol%C3%ADtica
http://pt.wikipedia.org/wiki/Teoria
http://pt.wikipedia.org/wiki/Governo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Hierarquia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Liberdade
http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Revolu%C3%A7%C3%A3o_social&action=edit&redlink=1
http://pt.wikipedia.org/wiki/Estado


 4

desenvolvimento do capitalismo mundial, hoje, encontre-se em um patamar diferente 

daquele vivido por Marx, acreditamos que, em sua essência, a realidade da exploração do 

homem pelo próprio homem a partir da divisão social em classes engendrada pela 

centralidade da contradição entre capital e trabalho se mantém (ANTUNES, 1995). No 

mesmo sentido, apesar da grande quantidade de críticas desferidas contra o pensamento do 

líder bolchevique, este continua até os dias de hoje referência fundamental para a 

organização partidária marxista6 mesmo quando se busca superá-lo7.  

 É motivado por esse contexto – em que se faz necessário um balanço da crítica feita 

pela burguesia, pela Nova Esquerda e pelo Anarquismo à teoria revolucionária marxista-

leninista- que nasce a presente pesquisa. As reflexões de Antonio Gramsci – um dos 

maiores expoentes do pensamento revolucionário -  tornam-se ponto de partida 

fundamental para se fazer esse balanço e pensar a revolução nos dias de hoje.  

 Gramsci absorve as bases do pensamento marxiano e leniniano e  as renova ao 

aplicá-las de forma criadora à sua própria época. Reafirma a necessidade da revolução e do 

partido revolucionário, repensando a estratégia revolucionária  para uma sociedade mais 

complexa do que a conhecida por Marx e Lênin. Não só por isso Gramsci é um pensador 

fundamental para nosso tempo, mas também por debater ao longo de toda sua obra, de 

forma direta ou indireta, a práxis educativa revolucionária, enfrentando um conjunto de 

temas que ainda hoje causam polêmica, como: a relação entre dirigentes e dirigidos, 

coerção e consenso, direção e espontaneidade, o papel dos intelectuais e a produção do 

conhecimento.   

 Partindo da compreensão de que, por determinações materiais e históricas, a direção 

partidária se apresenta como pólo teórico-histórico no papel de educador-dirigente e a base 

partidária, como pólo político-prático no papel de educando-agente, buscamos analisar 

através do pensamento de Antonio Gramsci a estrutura organizativa do partido 

revolucionário – proposto originalmente por Lênin -, avaliando a potencialidade e os riscos 

de deformação da práxis educativa estabelecida entre direção e base.  

                                                 
6  “Essas posições diversas [sobre as diferentes avaliações atuais da teoria leninista do partido] coincidem, não 
obstante suas divergências, no reconhecimento da vigência – em seus aspectos fundamentais – do modelo 
organizativo de Lênin.” e, ainda, “Ninguém ofereceu, além de críticas e retoques, uma teoria que possa se 
confrontar seriamente com ela [teoria leninista de partido].” (VÁSQUEZ, 2007, p. 324). 
7 O PT (Partido dos Trabalhadores) e, mais recentemente, o Partido Socialismo e Liberdade (PSOL), no 
Brasil, exemplificam essa postura. 



 5

2. A PRÁXIS EDUCATIVA NO PROCESSO REVOLUCIONÁRIO 
 

 A revolução comunista8 nasce da conjunção de fatores objetivos e subjetivos. Logo, 

não basta vontade revolucionária para realizar uma revolução. Um período revolucionário 

apenas se apresenta quando a contradição entre o desenvolvimento das forças produtivas e 

as estratificadas relações sociais de produção atinge tensão máxima, momento em que as 

classes dominadas não suportam mais viver nas condições miseráveis em que se encontram 

e as classes dominantes não conseguem governar (MARX, 2007, p. 45-46).  

 No entanto, essa dependência  de certas condições objetivas não faz da revolução 

comunista um processo mecânico, que se desenvolve por si mesmo inevitavelmente.  É 

fundamental a construção de condições subjetivas que permitam ao proletariado, ou à parte 

dele, a tomada de consciência revolucionária, ou seja, a passagem: 1) de uma consciência  

econômico-corporativa, ou reivindicatória, presa às necessidades de seu grupo para 2) a 

consciência de classe (momento em que a classe se faz partido e estabelece um programa 

de  reivindicações não só econômicas, mas políticas), até 3) a consciência revolucionária, 

em que se trava a luta pela superação do sistema capitalista9.  

 É, portanto, a práxis educativa revolucionária fator essencial na construção das 

condições subjetivas da revolução10, formando - a partir de método, teoria e práticas 

                                                 
8 “1) a revolução não é necessariamente proletária e comunista quando se propõe e consegue derrubar o 
governo político do Estado burguês; 2) não é proletária e comunista nem mesmo quando propõe e consegue 
aniquilar as instituições representativas e a máquina administrativa através das quais o governo central exerce 
o poder político da burguesia; 3) tampouco é proletária e comunista quando a vaga da insurreição popular põe 
o poder nas mãos de pessoas que se digam (e sejam sinceramente) comunistas. A revolução é proletária e 
comunista somente quando ela é liberação das forças produtivas proletárias e comunistas que se vinham 
elaborando no próprio seio da sociedade dominada pela classe capitalista; só é proletária e comunista na 
medida em que consegue favorecer e promover a expansão e a organização de forças proletárias e comunistas 
capazes de iniciar o trabalho paciente e metódico, necessário para construir uma nova ordem nas relações de 
produção e de distribuição, uma ordem na qual se torne impossível a existência da sociedade dividida em 
classes e cujo desenvolvimento sistemático, por isso, tenda a coincidir com um processo de esgotamento do 
poder de Estado, de dissolução sistemática da organização política de defesa da classe proletária, que se 
dissolve como classe para se tornar humanidade.” L’Ordine Nuovo - 03/07/1920 (GRAMSCI, 2004b, pp. 377-
378). 
9 Esse processo de consciência não é linear, havendo continuidades e descontinuidades de um momento a 
outro do desenvolvimento da consciência. 
10 Deixamos claro, desde já, que ao afirmarmos a práxis educativa revolucionária como fator estruturante do 
processo revolucionário não estamos reafirmando, como mito, a concepção idealista de que a educação por si 
só transforma o mundo. Tampouco negamos a inevitável violência, própria de um processo que busca negar 
todos os privilégios da classe dominante. Certamente, há violência no processo revolucionário, mas esta não é 
o “motor” da luta revolucionária, nem seu elemento fundamental.  



 6

revolucionárias - os sujeitos revolucionários que agirão sobre as condições objetivas para 

dar início e levar a cabo a revolução.  

 Marx e Engels desenvolveram um método revolucionário, o materialismo histórico 

dialético, que permite a análise científica do desenvolvimento histórico da humanidade e do 

sistema capitalista, indicando a necessidade da revolução comunista através de seu sujeito 

revolucionário, o proletariado. Mas, entre o sujeito revolucionário e a teoria revolucionária 

há um dilema eminentemente pedagógico e organizativo não solucionado, mas apenas 

esboçado na obra marxiana. Marx e Engels não explicitaram ao longo de sua pesquisa qual 

tipo de relação deveria se estabelecer entre os dirigentes, a base militante, o partido 

comunista e o povo em geral, nem como ocorreria a tomada de consciência revolucionária  

e, conseqüentemente, como se efetivaria concretamente o processo revolucionário11.   

 Coube a Lênin, no início do século XX, apropriando-se das observações esparsas de 

Marx e Engels sobre o assunto12, a elaboração teórico-prática de “um partido de novo tipo” 

(LÊNIN, 1975), sintetizando os traços gerais da teoria da revolução e  do partido 

revolucionário, desenvolvendo uma “pedagogia histórica” (MANDEL, 1979) que busca 

solucionar o problema da transformação da consciência de classe potencial, sindical, em 

consciência de classe real, política e revolucionária.  

 Gramsci, por sua vez, apropria-se da “pedagogia história” de Lênin através de uma 

“relação produtiva e criadora, que jamais se esgotará na simples aplicação (...) do 

leninismo, mas sim na tradução e desenvolvimento do leninismo.” (BUCI-

GLUCKSMANN, 1980, p. 27).  

 Para melhor compreensão da teorização de Gramsci acerca práxis educativa no 

processo revolucionário, a decompomos em quatro aspectos: 1) a práxis educativa em seu 

momento teórico, ou seja, como formação política que possibilita a compreensão crítica da 

sociedade e de si, conduzindo à assunção consciente de uma visão de mundo coerente e 

revolucionária; 2) a práxis educativa em seu momento prático, ou seja, como processo de 

                                                 
11 “No que diz respeito à organização política, Marx e Engels sempre mostraram sua necessidade para poder 
impulsionar a práxis revolucionária. (...) No entanto, não obstante as referências que podemos encontrar nesse 
ponto ao longo da obra de Marx, não se pode dizer que exista nela uma teoria do partido, e menos ainda do 
partido único da classe operária. Isso se explica, em primeiro lugar, por que o decisivo para ele é a classe 
como protagonista revolucionário fundamental e, em segundo lugar, por que os partidos operários – assim, no 
plural – apenas expressam diversos níveis de consciência e ação da própria classe. Marx não se preocupou, 
em conseqüência, em elaborar princípios organizativos com validade universal” (VÁSQUEZ, 2007, p. 318). 
12 Essas referências estão em Crítica ao Programa de Gota, de Marx, e em Anti-Düring, de Engels. 



 7

formação de consciência a partir da ação coletiva em que novas práticas, valores, uma nova 

cultura e ética são introjetadas e compartilhadas; 3) a práxis educativa revolucionária, ou 

seja, a práxis educativa em sua unidade teórico-prática exercida através de um ser coletivo 

(partido revolucionário), promovendo uma nova cognoscibilidade que gera novo 

conhecimento e novas práticas; 4) a práxis educativa como processo de construção da 

hegemonia13 proletária, ou seja, a práxis educativa revolucionária guiada por um projeto 

global de auto-educação emancipatória das massas.   

 Importante frisar que a práxis educativa em Gramsci não pode ser resumida ao 

âmbito da educação escolar formal, já que: 

 
esta relação existe em toda a sociedade no seu conjunto e em todo o 
indivíduo com relação aos outros indivíduos, bem como entre camadas 
intelectuais, entre governantes e governados, entre elites e seguidores, 
entre dirigentes e dirigidos, entre vanguarda e corpos do exército.  
(GRAMSCI, 2004a, CC 10, §44, pp. 399-400) 

 

 Para compreender a tensão existente na práxis educativa entre esses sujeitos 

(intelectuais e simples, direção e base, governantes e governados), parece-nos fundamental 

entender a concepção de Gramsci acerca da tensão entre coerção e consenso, 

espontaneidade e direção, que constituem, conforme Manacorda (2008, p. 76), um dos 

eixos da reflexão pedagógica de Gramsci. 

 Para Gramsci, o espontaneísmo, em termos pedagógicos, é uma involução. A 

educação não é o desenvolvimento natural de algo que já se encontra nos indivíduos. Ao 

contrário, trata-se de uma luta contra os instintos, “uma luta contra a natureza a fim de 

dominá-la e criar o homem ‘atual’ com relação à sua época.” (GRAMSCI, 2006, CC 1, 

§123, p. 62). A pura espontaneidade apenas permitiria que o educando reproduzisse o que 

já apreendeu em seu convívio social, “coincidiria com a mecanicidade ‘pura’” (GRAMSCI, 

2002, CC 3, §48, p. 194), ou seja, com a reprodução de seus condicionamentos. Alguém 

                                                 
13 Entendemos que hegemonia é a capacidade de direção intelectual e moral que um grupo social tem sobre 
outros grupos sociais, mas que, se analisado molecularmente, apresenta-se como práxis educativa entre 
indivíduos ou entre organismos coletivos e indivíduos. Toda relação de hegemonia é, para Gramsci, 
necessariamente uma relação pedagógica (GRUPPI, 2000, p. 78; BROCOLLI, 1977, p. 103), ou como 
preferimos dizer uma práxis educativa que pode ocorrer em diversos níveis (entre indivíduos intelectuais e 
simples; entre dirigentes e dirigidos; entre partido e ambiente; entre partido e massas) e que coloca agentes 
dominantes e dominados (individuais ou coletivos), num contexto de recíproca assimilação.  

 



 8

que se afirme livre por agir espontaneamente estará, pelo olhar de Gramsci, expressando 

sua condição histórica, não mais que isso.   

 Isso não significa que Gramsci renegue a espontaneidade, elemento fundamental na 

práxis educativa revolucionária. O que Gramsci nega é a exclusividade ou centralidade 

desse fator, como analisa Broccolli (1977, p. 101):  “A concepção educativa gramsciana 

vista em seu desenvolvimento não exclui a espontaneidade; mas aponta sobretudo para 

destruir o mito do espontaneísmo, que é a falta de compromisso moral e pedagógico.”. A 

espontaneidade não é desprezada, mas educada, tornando-se historicamente eficiente: “Essa 

unidade da 'espontaneidade' com a 'direção consciente' (ou seja da 'disciplina') é justamente 

a ação política real das classes subalternas.” (GRAMSCI apud MANACORDA,  2008, p. 

225). 

 Espontaneidade e direção, coerção e consenso devem ser compreendidos, portanto, 

não como termos antagônicos: “Dialeticamente, Gramsci considera que é necessário partir 

da espontaneidade, ou seja, do senso comum14, mas por meio de uma intervenção 

hegemônica que não se apóia no consenso, como já se viu, mas na ‘direção’” 

(MACIOCCHI, 1977, p. 184-185).  

 Para Gramsci, essa “intervenção hegemônica” junto  aos trabalhadores só é possível 

através de um organismo coletivo, o partido revolucionário: “forma histórica do processo 

de libertação interior pela qual o operário passa de executor  a iniciador, deixa de ser massa 

para se tornar líder e guia, deixa de ser braço para se tornar cérebro e vontade.”. L’Ordine 

Nuovo em 04/08/1920 (GRAMSCI, 2004b, vol. 2, p. 419). 

 
 
 
 
 
 
 

                                                 
14 O “senso comum” é a “‘filosofia dos não filósofos’, isto é, a concepção do mundo absorvida acriticamente 
pelos vários ambientes sociais e culturais nos quais se desenvolve a individualidade moral do homem médio. 
[...] Seu traço fundamental e mais característico é o de ser uma concepção (inclusive nos cérebros individuais) 
desagregada, incoerente, inconseqüente, adequada à posição social e cultural das multidões, das quais ela é a 
filosofia” (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §13, p. 114). É a partir do questionamento de senso comum, do 
conjunto de idéias desagregadas que constituem o “conformismo” do qual se faz parte, que se elabora um 
“inventário” em que se pode identificar os “núcleos sadios do senso comum”, ou seja, o “bom senso”, para 
construção de uma verdadeira “filosofia” (Ibidem, §12, p. 98). 



 9

3. O PARTIDO REVOLUCIONÁRIO COMO EDUCADOR COLETIVO 

 

 Concordamos com Lukács (1987, p. 80) quando afirma ser o problema da 

organização revolucionária “o mais profundo problema intelectual do desenvolvimento 

revolucionário” e, ao mesmo tempo, uma das questões teóricas menos estudadas, 

constituindo verdadeiro “ponto cego” dentro do corpo da teoria revolucionária marxista. A 

temática da organização, especialmente a da organização revolucionária, é a que mais 

tempo se manteve numa “espécie de penumbra utópica” (Ibidem, p. 39).  

 Lênin foi o primeiro pensador marxista a devotar enorme atenção às questões 

organizativas15. Em seu discurso proferido  no dia 18 de março de 1919 em memória de 

Iakob Mijailovich, secretário-geral do partido bolchevique, Lênin aponta a violência 

revolucionária como necessária, mas pontual, já que só em determinados momentos do 

processo revolucionário sua utilização é legítima. Muito mais importante e de caráter 

permanente é a organização dos trabalhadores, constituindo-se como “(...) o atributo mais 

essencial na revolução, bem como pressuposto de sua vitória...” (LÊNIN, 2006, p. 203).  

 Gramsci, a exemplo de Lukács e Lênin, também concentra sua atenção na questão 

organizativa: parte da necessidade de absorção da cultura burguesa e chega à possibilidade 

de elaboração de uma cultura proletária expressa em estruturas organizativas novas. 

(BROCOLLI, 1977, p. 53). Segundo o filósofo italiano, a massa humana não se torna 

independente “para si” sem organizar-se. Toda organização política representa um 

momento de consciência, seja de um grupo que se une para reivindicar a instalação de luz 

elétrica em sua rua, seja um movimento que se organiza em plano nacional para lutar pelo 

direito a terra, ou uma organização partidária que se propõe tarefas de ação e reflexão 

próprias da abrangência do Estado.  

                                                 
15 Apesar da teoria da organização partidária de Lênin ter sido desenvolvida sob condições históricas muito 
específicas, é certo que ele próprio reconhece em seu corpo teórico “princípios elementares de qualquer 
organização de partido que se possa imaginar” (LÊNIN, 1959, p. 479). Segundo Vásquez (2007), o modelo 
leninista de partido se caracteriza pelos seguintes traços: 1) é um destacamento consciente da classe que, ao 
mesmo tempo em que encarna sua consciência de classe, distingue-se organicamente dela; 2) possui um corpo 
de revolucionários profissionais que se consagram por inteiro à revolução; 3) apresenta o máximo de 
organização, já que esta é sua única arma; 4) é regido, em seu funcionamento interno, pelo princípio do 
centralismo democrático e pela disciplina, consciente e rigorosa; 5) cataliza a consciência de classe nas 
massas e as dirige na sua luta, mas, à diferença do blanquismo, só pode cumprir seus objetivos em relação 
com as massas e sem pretender substituí-las. Portanto, o partido leninista age como educador, organizador e 
dirigente da classe proletária.   

 



 10

 Ao se organizar, um grupo de indivíduos destaca-se da massa por, justamente, tomar 

consciência de algo, de interesses que o resto da massa não possui ou sobre os quais ainda 

não tomou consciência.  Em outros termos,  para que se constitua uma organização é 

necessário que o pólo teórico (consciente) da práxis educativa tenha se especializado e 

autonomizado, ou seja, que um certo grupo/classe tenha conseguido emanar uma camada de 

intelectuais que, como organizadores e dirigentes, atuem com e sobre seu grupo/classe de 

origem, de forma orgânica. Esse processo de autoconsciência histórica da classe 

trabalhadora é a constituição do próprio partido revolucionário (GRAMSCI, 2004a, CC 11, 

§12, p. 104). Gramsci acredita no princípio leninista no qual a organização “‘se cria de 

cima’, no sentido de que tem prioridade o momento da consciência, da racionalidade, da 

direção.” (COUTINHO, 1999, p. 141). E, quanto mais amplas e complexas são as 

organizações, maior é a demanda pela especialização de um corpo intelectual, maior a 

demanda pela especialização da teoria.  

 Atualizando a discussão de Maquiavel acerca do poder político, Gramsci irá afirmar 

que o “moderno príncipe”16 não pode ser um indivíduo singular, mas sim um organismo 

agente da vontade coletiva, já que as transformações históricas necessárias para a superação 

do capitalismo só podem ser realizadas por um ser-coletivo, aglutinador das vontades 

dispersas e fragmentárias. Esse organismo social coletivo “já está dado pelo 

desenvolvimento histórico e é o partido político, a primeira célula na qual se sintetizam 

germes de vontade coletiva que  tendem a se tornar universais e totais.” (GRAMSCI, 2002, 

CC 13,  §1, p. 16).    

 O partido revolucionário, dentre todas organizações políticas, é o destacamento de 

mais ampla consciência pois luta por superar a mais complexa e profunda contradição da 

sociedade capitalista: a contradição entre capital e trabalho. O partido é um proto-Estado, 

germe da nova forma de organização social: desenvolve na sociedade civil a mesma função 

que o Estado17 na sociedade política, de organizador da hegemonia. (GRAMSCI, 2006, CC 

12, §1, p. 24).  

                                                 
16 “Príncipe moderno” é como Gramsci nomeava o partido revolucionário, atualizando a função do “príncipe” 
desenvolvida por Maquiavel. 
17 O Estado, segundo Gramsci, cumpre a  “(...) tarefa educativa e formativa (...) cujo fim é sempre o de criar 
novos e mais elevados tipos  de civilização, de adequar a ‘civilização’ e a moralidade das mais amplas massas 
populares às necessidades do contínuo desenvolvimento do aparelho econômico de produção.” (GRAMSCI, 
2002, CC 13, §7, p. 23). 



 11

 Para Gramsci (2004a, CC 10, § 12, p. 320), o partido de Lênin é um “aparelho 

hegemônico” e, por isso, afirma o “princípio teórico-prático da hegemonia”. Através do 

partido revolucionário pode-se construir um bloco hegemônico (unidade entre teoria e 

prática, partido e classe, direção e base) que permita a tomada de consciência dos conflitos 

da estrutura no terreno das ideologias, catalisando a “vontade coletiva”  segundo uma nova 

ética e cultura proposta.  

 Gramsci entende a “vontade coletiva” como a "consciência operosa da necessidade 

histórica", ou melhor, a consciência das necessidades históricas que se coloca em ação de 

transformação (GRAMSCI, 2002, CC 13, §1, p. 16). As necessidades históricas são 

“captadas” e formuladas pela classe dirigente de intelectuais do partido a partir da unidade 

entre a teoria revolucionária acumulada e as contradições vividas pela base partidária 

(constituída pelo mais amplo espectro de setores da classe). Essa análise concreta das 

necessidades concretas converte-se em programa, estratégia e tática que guiam a ação do 

partido sobre o ambiente.  

 É fundamental, portanto, que o partido possa realizar uma síntese entre os 

problemas reais da base, as lutas espontâneas da classe, e a capacidade dirigente e 

intelectual da direção, para realizar a justa análise do real, funcionando como um mediador 

entre a subjetividade-militante e a objetividade-das-massas, entre o conjuntural e o 

histórico, entre o econômico e o ético-político.  Portanto, o “moderno príncipe” é o 

anunciador e o organizador de uma reforma intelectual e moral, o que significa de resto 

criar um terreno para um novo desenvolvimento da vontade coletiva nacional-popular no 

sentido da realização de uma forma superior e total de civilização moderna, o comunismo. 

(GRAMSCI, 2002, CC 13,  §1, p. 18). 

 

 

4. A PRÁXIS EDUCATIVA ENTRE DIREÇÃO E BASE 

 

 Concordamos com Coutinho (1999, p. 80) quando afirma que Gramsci estabelece a 

relação entre governantes e governados, entre dirigente e dirigidos, como o “primeiro 

elemento”, a “célula” da política. É a partir desse “primeiro elemento” que Gramsci 

desenvolverá toda sua “teoria pedagógica”, desdobrando-se: na relação necessária e 



 12

dialética entre coerção e consenso; em sua teoria acerca do papel do intelectual e do partido 

político; em sua visão do Estado como sociedade política e sociedade civil; e, em seu 

conceito de hegemonia: "Primeiro elemento é que existem efetivamente governados e 

governantes, dirigentes e dirigidos. Toda a ciência e a arte políticas baseiam-se neste fato 

primordial, irredutível (em certas condições gerais).” (GRAMSCI, 2002,  CC 13, §4, p. 

324).  

 Gramsci parte, portanto, da  existência de governantes e governados, dirigentes e 

dirigidos, como um “fato primordial” dado historicamente. Essa separação não se dá apenas 

pela divisão em classes (o que explicaria a dominação de dirigentes de uma classe 

dominante sobre dirigidos de uma classe subalterna), mas ocorre também dentro de um 

mesmo grupo, classe ou organização de classe, provavelmente em decorrência da divisão 

social do trabalho, própria do modo de produção capitalista (GRAMSCI, CC 13, §4, pp. 

324-325). 

 Dado que a divisão entre dirigentes e dirigidos é fato materializado pelo 

desenvolvimento histórico, a questão mais importante para Gramsci torna-se compreender 

qual a melhor forma de se dirigir, ou seja, como formar dirigentes e como desenvolver 

formas racionais de relação com  os dirigidos, promovendo a unidade entre a teoria e a 

prática, produzindo novo conhecimento. (GRAMSCI, 2002, CC 13, §4, p. 324).   

 A unidade entre teoria e prática, ou seja, o desaparecimento das relações verticais 

entre o dirigente (pólo teórico) e base dirigida (pólo prático), deve ser equacionada como 

um devir histórico, que só pode se completar com transformações estruturais que superem a 

forma capitalista de produção. Logo, a existência da separação entre dirigentes e dirigidos 

é, para Gramsci, uma situação, não representa de forma alguma uma solução e, portanto, 

deve ser combatida  (MACIOCCHI, 1977, p. 264-265).  

 Saviani (1997) faz uma interessante análise da dinâmica das relações educativas 

entre educador e educando no contexto escolar que pode nos ajudar a compreender a 

dinâmica das relações educativas entre direção e base no contexto partidário. A direção 

partidária, enquanto educador ou “sujeito teórico”18, possui uma “síntese precária” do real; 

já, a base militante, enquanto educando e “sujeito prático”, possui uma compreensão de  

                                                 
18 “Sujeito teórico” indica que a direção cumpre a função de pólo teórico na organização partidária. De forma 
algum queremos afirmar que os dirigentes não possuem qualquer tipo de prática. O mesmo, em sentido 
inverso, pode-se dizer quanto ao “sujeito prático”. 



 13

“caráter sincrético”. Faz-se necessário, portanto, o desenvolvimento de uma “pedagogia 

revolucionária”, em que os educandos (base partidária) ascendam ao nível sintético do 

educador (direção partidária), e este, conseqüentemente, reduza a precariedade de sua 

síntese, já que sua compreensão torna-se mais orgânica em contato com a realidade da base. 

Através dessa práxis educativa revolucionária, o partido pode formar “intelectuais 

orgânicos” à classe trabalhadora, aglutinando a vontade coletiva transformadora e 

funcionando como “intelectual coletivo” que constrói a hegemonia proletária visando à 

revolucionarização das relações sociais. A práxis gramsciana parte, portanto, da 

“necessidade de uma permanente renovação da teoria e da prática do partido dos 

trabalhadores, em consonância com a renovação do próprio real e como condição para 

desempenhar adequadamente a função para a qual foi criado.” (GRAMSCI apud 

COUTINHO, 1989, p. 110).  

 Segundo Macciocchi (1977, p. 287), é essa contraposição dialética entre intelectuais 

e simples19, dirigentes e dirigidos, educador e educando, enfim, entre teoria e prática, que 

permite, no pensamento de Gramsci, a recondução à unidade do real. Essa recondução é 

essencialmente um problema pedagógico que o filósofo italiano enfrenta com os 

instrumentais analíticos próprios da filosofia da práxis20. É só através desta relação de 

contraposição dialética que a filosofia pode se tornar história, ou seja, força concreta na 

construção da “autonomia histórica” da classe trabalhadora em sua luta por superar a 

divisão em classes. Nesse movimento, nessa práxis educativa revolucionária, a filosofia 

“depura-se dos elementos intelectualistas de natureza individual e se transforma em ‘vida’." 

(GRAMSCI, 2004a, CC 11, §12, p. 100).  

 Gramsci entende que os “simples”, ou ainda, a base partidária, como pólo da ação, 

da prática e, também, como pólo do sentimento acerca das contradições da realidade. Logo, 

“o elemento popular ‘sente’, mas nem sempre compreende ou sabe.” (GRAMSCI, 2004a, 

CC 11, §67, p. 221). Já as camadas intelectuais (direção partidária) configuram-se como 

pólo teórico, pólo da razão acerca dessas mesmas contradições. Portanto,  “o elemento 

                                                 
19 “Simples” é como Gramsci denomina todos aqueles que não são intelectuais e que, portanto, não possuem 
uma filosofia coerente e unitária, pensando a partir do “senso comum”. 
20 Gramsci utiliza o termo “filosofia da práxis” no cárcere para se referir ao marxismo. Mais do que um 
recurso para burlar a censura, Gruppi (2000, pp. 71-71) defende que Gramsci utilizava o termo para enfatizar 
sua defesa do marxismo originário como práxis transformadora, que confirma na práxis suas teorias, 
sublinhando a unidade de teoria e de ação, de sujeito e objeto.  



 14

intelectual  ‘sabe’, mas nem sempre compreende e, menos ainda, ‘sente’.” (Ibidem, p.221). 

Para Gramsci, na verdade, é impossível verdadeiramente “saber sem compreender e, 

principalmente, sem sentir e estar apaixonado (não só pelo saber em si, mas também pelo 

objeto do saber)” (Ibidem, p.221).  Este consiste no maior erro dos intelectuais que não se 

colocam organicamente vinculados a um grupo ou classe: acreditar que se possa ser um 

intelectual mesmo que desvinculado das “paixões elementares” do povo. É preciso, através 

do contato orgânico, que o intelectual compreenda os sentimentos populares e, assim, 

explique-os, justifique-os como elementos de um processo histórico. Gramsci chega a 

afirmar que não se faz política-histórica sem essa paixão, “sem essa conexão sentimental 

entre intelectuais e o povo-nação” (Ibidem, p.221). Na ausência desse sentimento, as 

relações entre intelectuais e simples, entre direção e base, entre partido e classe, 

burocratizam-se, havendo um enorme risco de que os intelectuais/direção/partido se 

autonomizem exageradamente e se transformem em uma “casta ou um sacerdócio” 

(Ibidem, p.221). 

 

5. As deformações na práxis educativa entre direção e base 

 

 Em certa trecho dos Cadernos do Cárcere, Gramsci (2004a, CC 15, § 74, p. 266)  

questiona-se acerca da possibilidade de criar um “conformismo”21, um ser coletivo, sem 

fanatismos, sem deformações, “em suma, de modo crítico, como consciência da 

necessidade livremente aceita porque ‘praticamente’ reconhecida como tal, através de um 

cálculo de meios e fins a adequar”?  (Ibidem, p. 266).  

 Gramsci desenvolve todos seus estudos afirmando essa possibilidade, mas sabe a 

dificuldade de realizá-la. Há um grande risco de deformação na práxis educativa 

                                                 
21 Para Gramsci, “conformismo” não é “nada mais que ‘socialidade’” (GRAMSCI apud RAGAZZINI, 2005), 
ou seja, todos somos conformistas de algum conformismo, pois todos somos seres sociais envolvidos numa 
teia de relações que constituem a sociedade atual.  Sob o capitalismo, o conformismo é imposto, logo, as 
relações estabelecidas pela classe dominante se reproduzem automaticamente. Por isso, Gramsci identificou o 
“conformismo imposto” também por “conformismo mecânico” (GRAMSCI, 2002, CC 9, §23, p. 289). 
Porém, é possível estabelecer uma práxis educativa revolucionária com as massas, em que o conformismo não 
é mais imposto, mas proposto. Isso não implica que não se lance mão da coerção. Mas, diferentemente do 
“conformismo mecânico” (Ibidem, p. 289), este é “dinâmico”, pois se constrói em diálogo real com a classe, 
reformulando-se à medida que a práxis educativa avança. O conformismo dinâmico busca promover a 
autonomia e a capacidade autogestionária dos educandos, para que todos possam se auto-educar em conjunto 
(Ibidem, p. 289).  



 15

revolucionária, principalmente quando a teoria ou a prática  passa a ser vista como 

acessório. Essa “desvinculação dialética”, segundo Gramsci, demonstra que se passa por 

uma fase primitiva em que ainda não se conseguiu amalgamar na superestrutura as 

vontades heterogêneas, em que não se conseguiu ainda fundar o “momento cultural” de 

unidade. (GRAMSCI, 2004a,  CC 11, § 12, p. 105). 

 O partido revolucionário não está isolado das relações burguesas. Lênin e Gramsci 

sabiam disso: os militantes que constituem o corpo do partido revolucionário são 

indivíduos formados na sociedade capitalista e por ela corrompidos. Isso não implica 

aceitar essa educação e os vícios próprios das relações burguesas. Lênin sabia da 

necessidade de se criar “dispositivos e garantias organizativas próprias para contrariar as 

conseqüências corruptoras dessa situação, para corrigir imediatamente o seu inevitável 

aparecimento e eliminar as excrescências assim originadas.” (LUKÁCS, 1987, p. 77).   

 Portanto, as relações que se cristalizam no interior do partido revolucionário (que 

inevitavelmente influenciam a forma de relação do partido com seu ambiente exterior) 

cumprem papel fundamental no processo de educação para uma nova cultura e de 

“deseducação” das relações e valores burgueses (práxis educativa em seu momento 

prático). A vida interior do partido é um combate incessante contra essa herança capitalista 

em que se busca construir o germe de novas relações societárias que só poderão se realizar 

plenamente com a superação do modo capitalista de produção. Essa luta interna ao partido 

é tão mais completa e intensa quanto mais intensamente e completamente se envolve o 

militante revolucionário nas atividades partidárias. O conjunto da personalidade do 

indivíduo deve estar toda conectada às atividades do partido, permitindo, assim, ser 

questionada por todas essas relações, ser posta em contradição.  O partido revolucionário 

utiliza o seu membro, “leva-o a expandir-se, e julga-o”, rasgando nele “os invólucros 

reificados que, na sociedade capitalista, enevoam a consciência do indivíduo.” (LUKÁCS, 

1987, pp. 80-81). 

 Os dirigentes, como Lênin, portanto, não são demiurgos ou personalidades exóticas 

e únicas (como um “líder carismático” na sociologia dos partidos de Michels22), mas 

                                                 
22 Robert Michels (1876, 1936) foi um sociólogo alemão que analisou o comportamento político das elites 
intelectuais, tornando-se conhecido pela sua obra “Sociologia dos partidos políticos” (1915) em que 
desenvolve a “lei de ferro da oligarquização": toda organização, em seu processo de crescimento, estaria 
fadada a burocratização e separação estanque do grupo dirigente da base de sua organização. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/1876
http://pt.wikipedia.org/wiki/1936
http://pt.wikipedia.org/wiki/Soci%C3%B3logo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Alemanha
http://pt.wikipedia.org/wiki/Elite_(sociologia)
http://pt.wikipedia.org/wiki/Elite_(sociologia)
http://pt.wikipedia.org/wiki/1915
http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Oligarquiza%C3%A7%C3%A3o&action=edit&redlink=1


 16

indivíduos forjados na luta revolucionária, “ponto de convergência de um vasto movimento 

revolucionário” (MACCIOCCHI, 1977, p. 84). Assim, também, o partido revolucionário 

leninista não é o sujeito da revolução, mas sua parte mais consciente e capaz, agindo como 

educador, mas também como educando em relação à classe e ao ambiente. Logo,  “o 

dirigente, o partido, são elementos da classe operária, são uma parte da classe operária” 

(GRAMSCI apud MACCIOCCHI, 1977, p. 84)23.  

 A autonomia organizacional do partido revolucionário em relação às massas é 

fundamental para que o proletariado possa tomar consciência de si como figura histórica, 

para que toda a classe eleve à consciência a sua própria existência como classe.  Mas, em 

partidos cuja relação entre direção e base, entre partido e classe, apresenta-se deformada, 

seu funcionamento assemelha-se ao de  seitas ou organizações oportunistas. No primeiro 

caso,  há uma separação artificial “da vida e da evolução da classe à consciência de classe 

‘correta’ (como se esta pudesse subsistir num tal isolamento abstrato)”, e, no segundo caso, 

os oportunistas realizam “o nivelamento destas estratificações da consciência ao mais baixo 

nível e, no melhor dos casos, ao nível da média.” (LUCKÁCS, 1987, p. 68). Podemos 

entender esses dois tipos de deformação como, respectivamente, vanguardismo (em que o 

pólo teórico se destaca das contradições práticas da base partidária ou da classe), e basismo 

(quando as contradições imediatas da base ou da classe subjugam o pólo teórico).  

 Para entender melhor as deformações na práxis educativa revolucionária, deve-se 

analisar sua relação estruturante, ou seja, a práxis educativa entre direção e base no partido 

revolucionário. A práxis educativa entre direção e base, por sua vez, configura-se a partir 

das relações cristalizadas na estrutura organizativa do partido, sendo determinada 

essencialmente pelo “centralismo democrático”. O centralismo democrático é um 

mecanismo pedagógico e organizativo que propõe o máximo de liberdade e democracia no 

período de discussão e o máximo de unidade na ação, após a discussão, votação e 

resolução.  

 O “centralismo democrático” possui em si os dois elementos que Gramsci aponta 

como fundantes do processo educativo moderno, constituintes fundamentais do processo 

hegemônico: a coerção e o consenso. “Consenso”, aqui, não se entenda como necessidade 

de que os debatedores cheguem a um consenso, mas como momento democrático em que 

                                                 
23 Artigo “O dirigente” publicado por Gramsci em 15 de março de 1924 em L’Ordine Nuovo.  



 17

diferentes posições podem se confrontar livremente e expor suas divergências e acordos. A 

coerção é o momento do centralismo, em que aqueles que foram “derrotados” no debate são 

“obrigados” - pelo livre acordo com os princípios de funcionamento do partido - a aceitar a 

posição vencedora (da maioria) e agir de acordo com as resoluções.  

 O centralismo democrático permite que o ser coletivo mantenha sua força 

constituída pela unidade da vontade coletiva. Caso contrário, as vontades se fragmentam e 

agem isoladamente, fazendo com que a organização retroceda ao estágio anterior de 

heterogeneidade onde há poucas possibilidades de ação conjunta. O centralismo 

democrático permite, igualmente, a troca, o diálogo, o conflito,  tão necessário para a práxis 

educativa revolucionária entre direção e base. 

 Mas o centralismo democrático não está isento de desvios. Gramsci, mesmo 

entendendo que o partido revolucionário - enquanto vanguarda da classe operária – é 

estruturado a partir de princípios e da disciplina, advertia sobre o risco de que o fiel da 

balança entre o centralismo e a democracia recaísse sobre o primeiro, permitindo a 

instalação de práticas autoritárias e conseqüente burocratização da estrutura partidária. Para 

Gramsci, o partido só representa a vontade coletiva se o momento “democrático” se realiza 

plenamente: ampla circulação de idéias entre os militantes e formação que garanta a 

compreensão teórica e política dos debates. Deve-se buscar constantemente que os 

militantes de base deixem de ser meros executantes e se tornem deliberadores. Por isso 

mesmo, o centralismo democrático deve ser, segundo Gramsci,  

 

uma contínua adequação da organização ao movimento real, uma 
capacidade de temperar os impulsos da base com o comando do alto, uma 
inserção contínua dos elementos que desabrocham do mais profundo das 
massas no quadro sólido do aparato da direção que assegura a 
continuidade e a acumulação regular das experiências. (GRAMSCI apud 
MACIOCCHI, 1977, p. 173).  
 

 Mas quem, em última instância, pode garantir esse equilíbrio dinâmico entre a teoria 

que “tempera” os impulsos da base e a prática que “assegura a acumulação regular de 

experiências”? Esta pergunta nos coloca diante de um dilema pedagógico. Observemos 

melhor como esse dilema se manifesta no centralismo democrático.  

 Em uma reunião deliberativa do partido, o tempo de discussão influencia 

diretamente a qualidade da resolução. Mas, certamente, não há tempo para que todos 



 18

possam compreender completamente as questões em pauta, até porque a diferença de 

experiência e conhecimento entre os membros do partido exigiria que a assembléia fosse 

transformada em um curso de formação teórica, o que não é exeqüível. É preciso, portanto, 

estabelecer um tempo médio que permita que o debate se efetive e não se configure apenas 

como uma encenação. Há uma tensão, portanto, entre a necessidade de dar resposta prática 

às demandas da realidade (que pressiona para que se reduza o tempo de debate e se passe 

rapidamente à ação) e a necessidade de estabelecer amplo e profundo debate, construindo 

assim a racionalidade da decisão que será obedecida, inclusive, por aqueles contrários a ela.  

Mas quem determina a duração desse debate? Em geral, é a direção em suas diversas 

instâncias. O educador/dirigente diante de um debate que acredite imaturo pode cortar ou 

encurtar a discussão. E caso sua avaliação esteja errada?24 

 Os desvios possíveis do centralismo democrático escancaram esse dilema fundante 

da relação entre teoria e prática, dirigente e dirigido, que nomeamos, aqui, de “dilema da 

práxis educativa revolucionária”. Em uma práxis educativa, o educador detém a autoridade 

(coerção) para dirigir o processo educativo através de uma práxis revolucionária que 

permita ao longo de seu desenvolvimento que os educandos se realizem enquanto seres 

autônomos e possam participar de forma mais íntegra na decisão dos rumos do próprio 

processo educativo. O centro do dilema pode-se resumir na seguinte questão: Quem 

determina quando o educando adquiriu autonomia suficiente para decidir sobre o próprio 

processo educativo? O educador? Educador e educandos juntos?25  

 Esta é uma situação delicada e a porta de entrada para diversos desvios: o educador 

pode avaliar que uma conduta, postura ou posicionamento diferente do seu implica 

imaturidade do educando, quando esta se refere apenas a diferenças ou divergências 

maduras para explodir (vanguardismo). Ou então, o educador pode avaliar que os 

educandos já se encontram maduros quando, na verdade, não estão, o que colocaria a 

perder todo o sentido do processo educativo seguinte (basismo). 
                                                 
24 Há exemplos no processo revolucionário russo, como em alguns debates entre os bolcheviques e grupos de 
oposição internos ao partido ("Comunistas de Esquerda", os "Centralistas Democráticos", a "Oposição 
Operária"), após a revolução russa, em que essa questão acerca do possível abuso do poder do 
educador/dirigente (no caso, a fração bolchevique era a maioria) ainda hoje é discutida (a partir de 1921, 
foram proibidas as frações dissidentes dentro do Partido Bolchevique). Apesar das diferenças entre estes 
grupos oposicionistas e do período em que surgiram, eles questionavam a política bolchevique e criticavam a 
burocratização, defendendo a autonomia proletária. 
25 Esse mesmo dilema pode ser transposto para o período de transição ao comunismo, em que o Estado 
socialista passa a funcionar como educador coletivo.  



 19

 Parece-nos claro, portanto, que essa decisão (sobre o momento da autonomia) não 

deveria ficar apenas a cabo do educador e deveria ser discutida coletivamente. Mas, então, 

apresenta-se outra questão: como decidir? Por quantidade de votos? Mas sempre haverá 

mais educandos que educadores e volta-se a correr o risco do basismo! Por peso de 

experiência e saber acumulado? Mas como se avalia isso? Não estaríamos incorrendo no 

risco do vanguardismo? Estamos adentrando um conjunto de questões complexas e que não 

possuem fácil resolução teórica e, provavelmente, terão que ser avaliadas a partir dos frutos 

históricos das decisões tomadas. Por isso a importância de, qualquer que seja a decisão 

tomada no “confronto” entre educadores/direção e educandos/base, que a resolução seja 

levada a cabo de forma unitária, pois só assim uma avaliação geral poderá demonstrar a 

falha real no processo, permitindo a crítica e a auto-crítica eficiente.  

 

 

6.  A IMPORTÂNCIA DA PRÁXIS EDUCATIVA ENTRE DIREÇÃO E BASE NO 

PARTIDO REVOLUCIONÁRIO 

 

 O atual estágio de barbárie capitalista não nos deixa dúvidas acerca da necessidade 

de propor um novo conformismo societário (comunismo) através de um pólo educador 

consciente (intelectual, partido, Estado socialista). Para que essa práxis educativa se torne 

revolucionária, deve-se buscar a unidade de seus momentos teórico e prático, só possível 

através de um ser coletivo, gerando novo conhecimento e prática revolucionários que 

permitam a construção da hegemonia proletária.  

 A práxis educativa revolucionária é constituída, em seu eixo pedagógico, por uma 

tensão constante entre coerção e consenso, direção e espontaneidade, que se complexifica à 

medida que a relação educativa se aprofunda e os educandos adquirem maior autonomia. 

Esse processo é constantemente ameaçado por deformações próprias das contradições do 

sistema capitalista. Dentre essas deformações, a mais perigosa é a que envolve a práxis 

educativa entre direção e base no partido revolucionário em seu elemento estruturante, o 

centralismo democrático. Verificamos a existência do “dilema da práxis educativa 

revolucionária”  que pode, se mal equacionado, deformar a práxis educativa em todos seus 



 20

níveis de relação: entre dirigentes e dirigidos; direção e base; partido e classe; Estado 

socialista e massas. 

 Seria a existência do “dilema da práxis educativa revolucionária” uma indicação de 

que a crítica dos anarquistas e das correntes do socialismo democrático (Nova Esquerda) ao 

modelo leninista de organização estariam corretas? Acreditamos, por tudo que foi exposto 

ao longo deste estudo, partindo do pensamento de um dos maiores pensadores marxistas, 

Antonio Gramsci, que não. Não há outra forma de superar a contradição entre capital e 

trabalho (e, portanto, a separação entre os que pensam e os que fazem) sem enfrentar a 

tensão própria desse dilema pedagógico. Negar-se a assumir a direção desse processo 

educativo revolucionário é aceitar a reprodução contínua do dilema, a separação 

permanente entre dirigentes/educadores e dirigidos/educandos. Reafirmamos, portanto, 

junto com Gramsci, a necessidade do partido revolucionário como educador coletivo, 

vanguarda orgânica à classe trabalhadora.  Contudo, é importante atentar para a autocrítica 

de Gramsci às formas organizativas produzidas pelos comunistas ao revalorizar o processo 

de hegemonia, a estrutura organizativa e a práxis educativa revolucionária entre dirigente e 

dirigido. 

  

 
REFERÊNCIAS 

 

ANDERSON, Perry. O fim da história: de Hegel a Fukuyama. RJ: Jorge Zahar Editora, 
1992. 
    

ANTUNES, Ricardo. Adeus ao Trabalho? Ensaio sobre as Metamorfoses e a Centralidade 
do Mundo do Trabalho. São Paulo: Cortez/Unicamp, 1995. 
    

______. Os sentidos do trabalho: ensaio sobre a afirmação e a negação do trabalho. São 

Paulo: Boitempo Editorial, 1999    

    

BROCCOLI, Angelo. Antonio Gramsci y la educación como hegemonia. Sacramento: 
Editorial Nueva Imagem, 1977. 
    



 21

BUCI-GLUCKSMANN, Christinne. Gramsci e o estado. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
1980. 
       

COUTINHO, Carlos Nelson. Gramsci: um estudo sobre seu pensamento político. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 1999 
    

DALTON, Roque. Un libro rojo para Lenin. México: Ocean Sur, 2010. 
    

GALLO, Silvio. Pedagogia Libertária: Princípios Políticos-Filosóficos. PEY. Maria Oly. 
(Org.) Educação Libertária: textos de um seminário. Rio de Janeiro: Achiamé; 
Florianópolis: Movimento, 1996.  
    

GENRO, Tarso; WU, Vinicius. Esquerda renovada: subsídios para uma nova ação 
estratégica do PT. Disponível em http://leituraglobal.files.wordpress.com/2009/08/ 
esquerdarenovada-final1.pdf  Acesso em: 05 de fev 2011. 
    

GRAMSCI, Antonio. Escritos Políticos, vol. 1, edição de Carlos Nelson Coutinho e Luiz 
Sérgio Henriques. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2004b. 
    

______. Escritos Políticos, vol. 2, edição de Carlos Nelson Coutinho e Luiz Sérgio 
Henriques. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2004b. 
    

______. Cadernos do cárcere, vol. 1, edição de Carlos Nelson Coutinho, com a 
colaboração de Luiz Sérgio Henriques e Marco Aurélio Nogueira. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2004a. 
    

______. Cadernos do cárcere, vol. 2, edição de Carlos Nelson Coutinho, com a 
colaboração de Luiz Sérgio Henriques e Marco Aurélio Nogueira. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2006. 
    

______. Cadernos do cárcere, vol. 3, edição de Carlos Nelson Coutinho, com a 
colaboração de Luiz Sérgio Henriques e Marco Aurélio Nogueira. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2002. 
    

______. Cadernos do cárcere, vol. 4, edição de Carlos Nelson Coutinho, com a 
colaboração de Luiz Sérgio Henriques e Marco Aurélio Nogueira. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2001a. 

http://leituraglobal.files.wordpress.com/2009/08/%20esquerdarenovada-final1.pdf
http://leituraglobal.files.wordpress.com/2009/08/%20esquerdarenovada-final1.pdf


 22

   

GRUPPI, Luciano. O conceito de hegemonia em Gramsci. Rio de Janeiro: Edições Graal, 
2000. 
    

LÊNIN, V. I. Em memória de J. V. Sverdlov. in Fellipe, Moreno. Teoria e organização do 
partido – coletânea de textos de Lênin, Trotsky e Moreno. São Paulo: Editora José Luiz 
e Rosa Sunderman, 2006   
    

______. Partido Proletário de Novo Tipo. Lisboa: Avante, 1975. 
    

______. Un paso adelante, dos pasos atrás, In: Obras Completas. Buenos Aires: Carago, 
1959. 
 

LUKÁCS, Georg. Teoria do partido revolucionário. São Paulo: Brasil Debates, 1987. 
    

MACCIOCCHI, Maria-Antonieta. A favor de Gramsci. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1977 
    

MANACORDA, Mario Alighiero. O princípio educativo em Gramsci. Porto Alegre: 
Artes Médicas, 2008. 
 
 
MANDEL, Ernest. Teoria leninista de organização. Rio de Janeiro: Rosa dos Ventos, 
1979. 
    

MARCUSE, H.  Contra-revoluçao e Revolta.  Rio de Janeiro:  Zahar  Editores,  1973. 
    

MARX, Karl. Contribuição à Crítica da Economia Política. São Paulo: Expressão 
Popular, 2007. 
    

RAGAZZINI, Dario.  Teoria da Personalidade na sociedade de massas: A contribuição 
de Gramsci. Campinas, SP, Autores Associados, 2005 
    

SAVIANI, Dermeval.  A Nova Lei da Educação: Trajetória, Limites e Perspectivas. 
Campinas: Autores Associados, 1997. 
    



 23

VÁZQUEZ, Adolfo S.  Filosofia da Práxis. São Paulo: Editora Expressão Popular, 2007.  
    

WOODCOCK, George. História das idéias e movimentos anarquistas. Porto Alegre: 
L&PM, 2005. 
 


