


 
 

 

ii 



 
 

 
 

 



 
 

 
DEDICATÓRIA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dedico este trabalho à memória do revolucionário Antonio Gramsci, 

que mesmo preso praticamente até sua morte, de 1926 a 1937, 

seguiu lutando pela liberdade substancial da humanidade, 

escrevendo 33 cadernos que se tornariam uma das obras mais 

importantes do marxismo mundial: os Cadernos do Cárcere.  

 
 
 
 
 
 

v 



 
 

 
AGRADECIMENTOS 

 
 

 Agradeço ao Professor Doutor Renê José Trentin Silveira pela leitura cuidadosa e rigorosa 

do texto, pela paciência e confiança na orientação. 

 Agradeço aos membros titulares das bancas de qualificação e defesa, Professor Doutor 

Edmundo Dias (UNICAMP), Professor Doutor Dermeval Saviani (UNICAMP) e Professor 

Doutor Marcos Franscisco Martins (UFSCAR), pelas leituras cuidadosas, pelas sugestões e 

questionamentos. 

 Agradeço aos membros suplentes das bancas de qualificação e defesa, Professor Doutor 

José Claudinei Lombardi (UNICAMP), Professor Doutor José Luis Sanfelice (UNICAMP), 

Professora Doutora Ana Maria Said (UFF) pela solicitude e disponibilidade. 

 Agradeço aos grandes camarás, Cristina Beskow e Denis Forigo, pelo companheirismo, 

mas, acima de tudo, por me conduzirem, nessa conjuntura difícil de crises, através de nossa 

pequena utopia, a produtora Camará Comunicação e Educação Popular. 

 Agradeço aos novos amigos da pós-graduação e a todos meus companheiros de luta e de 

vida que, direta e indiretamente, auxiliaram no “parto” desta dissertação, seja pela discussão 

direta do tema, seja pelo exemplo vivo de luta e resistência em tempos de barbárie e 

conformismo, seja pelo convívio, carinho e amor, ou, simplesmente, por me aturarem nos meus 

momentos de maior ansiedade e ranzinzice.  

 Agradeço formalmente à Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

(Capes) pelos 24 meses de bolsa de Mestrado.  

 Agradeço a todos os trabalhadores e trabalhadoras que com seu trabalho permitem a 

existência de universidades públicas e de financiamento público para pesquisa, bases 

fundamentais para o desenvolvimento deste trabalho. Que este estudo possa se reverter em 

instrumento de luta desses trabalhadores(as) contra o capital, para que, um dia, o acesso à 

educação de qualidade seja realmente universal. 

 

   

 
   
 
 

vii 



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dialética das gêneses, crises e renascimentos 
 
 
I 
Por ti evitamos colocar o Partido nos altares. 
 
Porque nos ensinaste que o Partido 
é um organismo que existe no cambiante mundo do real 
e que sua enfermidade é semelhante a uma bancarrota. 
 
Por ti sabemos, Lênin, 
que o melhor berço do Partido 
é o fogo. 
 
 
 
II 
Por ti compreendemos que o Partido pode aceitar qualquer 
clandestinidade 
menos a clandestinidade moral. 
 
Por ti sabemos que o Partido se constrói 
à imagem e semelhança dos homens 
e quando não é à imagem e semelhança dos melhores homens 
é necessário voltar a começar. 
 
 

       (Roque Dalton em “Um libro rojo para Lenin”1, tradução minha) 
 
 
 
 

                                                 
1 “Dialéctica del génesis, las crisis y los renacimientos I. Por ti evitamos poner el Partido en los altares // Porque 
nos enseñaste que el Partido / es un organismo que existe en el cambiante mundo de lo real / y que su enfermedad ese 
semejante a una bancarrota // Por ti sabemos, Lenin, / que la mejor cuna del Partido / es el fuego. // II. Por ti 
comprendemos que el Partido puede aceptar cualquier clandestinidad / menos la clandestinidad moral. // Por ti 
sabemos que el Partido se construye / a imagen y semejanza de los hombres / y cuando no es la imagen y semejanza 
de los mejores hombres /  es necesario volver a empezar” (Dalton, 2010, p. 208). 

ix 



 
 

RESUMO 
 
Partindo da compreensão de que, por determinações materiais e históricas, a direção partidária se 
apresenta como pólo teórico no papel de educador-dirigente, e a base partidária, como pólo 
prático no papel de educando-dirigido, busco analisar as características dessa relação dentro da 
estrutura organizativa do partido revolucionário (proposto originalmente por Lênin) e, 
conseqüentemente, a importância da práxis educativa nessa relação-eixo (dirigente-dirigido) para 
o processo revolucionário como um todo.  Interessa avaliar as possibilidades de uma práxis 
educativa emancipadora entre esses dois sujeitos, em que se desenvolva a autonomia dos 
educandos (base/classe) e se garanta a educação do próprio educador (direção/partido). Para 
tanto, realizo uma pesquisa bibliográfica através do instrumental conceitual de Antonio Gramsci, 
abordando, no primeiro capítulo, a presença da práxis educativa no processo revolucionário como 
um todo; no segundo capítulo, o partido revolucionário como educador coletivo; e, no terceiro 
capítulo, o objeto desta pesquisa, a práxis educativa entre direção e base em seu interior. Por fim, 
avalio, de forma preliminar, o partido revolucionário e sua práxis educativa no Brasil atual. Ao 
final deste estudo, concluo pela vigência e validade dos princípios organizativos e educativos do 
partido revolucionário, apesar da conjuntura de crise que assola as organizações da classe. 
Também reafirmo a importância fundamental da práxis educativa entre direção e base, que pode 
potencializar, através da unidade dinâmica entre teoria e prática, o processo revolucionário, ou 
pô-lo em risco, se apresenta deformações que separam de forma estanque dirigentes (pólo 
teórico) e dirigidos (pólo prático).  
 
Palavras-Chave: Antonio Gramsci; Partido Revolucionário; Educação Política; Processo de 
Formação de Consciência de Classe  

 
 

ABSTRACT 
 
Based on the understanding that, for historical and material determinations, the party leadership is 
presented as a theoretical pole in the role of educator-leader, and the party base, as a practical 
pole in the role of learner-followers, I analyze the characteristics of this relationship within the 
framework organization of the revolutionary party (originally proposed by Lenin) and, 
consequently, the importance of educational praxis that this relationship-axis (leader-follower) to 
the revolutionary process as a whole. I want to evaluate the possibilities of an emancipatory 
educational practice between these two subjects able to develop the autonomy of learners 
(base/class) and ensuring the education of the educator himself (leadership/party). For this 
purpose, I make a bibliographic survey through the conceptual instruments of Antonio Gramsci, 
covering in the first chapter, the presence of educational practice in the revolutionary process as a 
whole; the revolutionary party as a collective educator in the second chapter and, the object of 
this research, the educational praxis between leadership and base in the third chapter. Finally, I 
evaluate, on a preliminary basis, the revolutionary party and its educational praxis in Brazil 
nowadays. At the end of the study, I conclude the actuality and validity of educational and 
organizational principles of the revolutionary party, despite the context of crisis affecting class 
organizations. I also reaffirm the fundamental importance of the educational praxis between 
leadership and base, which can enhance, through the dynamic unity of theory and practice, the 
revolutionary process, or put it at risk if deformations separate and isolate leaders (theoretical 
pole) and followers (practical pole). 

xi 



 
 

SUMÁRIO 
 
INTRODUÇÃO............................................................................................................................15 
 
 
I. A PRÁXIS EDUCATIVA NO PROCESSO REVOLUCIONÁRIO 
 
 1.  Educação e revolução....................................................................................................27 
  1.1  Gramsci e a revolução......................................................................................33 
  1.2  A práxis educativa em Gramsci.......................................................................44 
 2.  A práxis educativa em seu momento teórico: a formação política................................51 
 3.  A práxis educativa em seu momento prático: o processo de consciência.....................59 
 4.  A práxis educativa revolucionária: uma nova cognoscibilidade...................................67 
 5.  A práxis educativa revolucionária como hegemonia.....................................................74 
 

 
II. O PARTIDO REVOLUCIONÁRIO COMO EDUCADOR COLETIVO 
 
 1.  A importância da organização.......................................................................................85 
 2.  O partido revolucionário como o partido moderno.......................................................88 
 3.  A influência de Lênin na concepção de partido de  Gramsci........................................89 
 4.  A função do partido revolucionário...............................................................................92 
 5.  O partido revolucionário e o intelectual de novo tipo...................................................98 
 
 
III. A PRÁXIS EDUCATIVA ENTRE DIREÇÃO E BASE 
 
 1.  A separação entre governante e governado.................................................................103 
 2.  A unidade entre governante e governado....................................................................107 
 3.  Coerção e consenso, espontaneidade e direção...........................................................113 
 4.  As deformações na práxis educativa entre direção e base...........................................119 
 5.  O centralismo democrático e o “dilema da práxis educativa revolucionária”.............124 
 
 
IV. APONTAMENTOS PRELIMINARES SOBRE A PRÁXIS EDUCATIVA DO  
      PARTIDO REVOLUCIONÁRIO NA ATUAL CONJUNTURA BRASILEIRA 
 
 1.  É o fim do partido revolucionário?..............................................................................133 
 2.  É o fim da práxis educativa entre direção e base?.......................................................140 
 3.  A práxis educativa do partido revolucionário na atual conjuntura brasileira..............143 
 
 
CONSIDERAÇÕES FINAIS.....................................................................................................155 
 
 
REFERÊNCIAS..........................................................................................................................165

xiii 



 

INTRODUÇÃO 

 

                                                      

 Desde o fim da experiência socialista vivida pela extinta União Soviética, a teoria 

marxiana enfrenta cada vez mais intensos questionamentos. O falso silogismo, extensivamente 

explorado, de que o fracasso de uma das primeiras experiências socialistas da história invalidaria 

o pensamento revolucionário de Marx e Engels influenciou grande parte da sociedade e, em 

especial, da intelectualidade, o que se verifica pelo refluxo de pesquisas relacionadas a esse 

campo (cf. ANDERSON, 1992).  

 Ainda mais atacado que Marx, Lênin entraria para a história oficial dos vencedores 

associado à violência irracional e ao autoritarismo, deturpação que influenciaria não só as massas, 

como parcelas da própria esquerda. O pensamento leniniano, equivocadamente associado ao 

stalinismo, passava, assim, a ser visto preconceituosamente por boa parte de uma nova geração de 

ativistas e pesquisadores acadêmicos.  

 Não é difícil notar que a revolução socialista e o partido revolucionário encontram-se, em 

nossa época, mergulhados em amplo descrédito. Essa situação é, em grande medida, construída 

pela propaganda maciça de instituições de poder burguesas que criam e reforçam estereótipos 

acerca do marxismo, do leninismo e do processo revolucionário: utopias ultrapassadas guiadas 

pelo autoritarismo e pela centralização totalitária do poder, que se resguardam pela ação violenta 

de um Estado policial.  

 A disseminação dessa ideologia conservadora é facilitada pelo atual descenso2 das lutas 

populares e socialistas, conjuntura em que os partidos comunistas se apresentam ora corrompidos 

pela disputa institucional do Estado - tornando-se, a exemplo dos partidos burgueses, meras 

legendas partidárias -, ora com pequena influência real sobre a vida de importantes setores da 

classe trabalhadora, devido à sua extrema fragmentação e incapacidade de unidade.  
                                                 
2 No momento em que finalizo esta dissertação (meses finais de 2011), vem ocorrendo ao redor do mundo diversas 
manifestações e ocupações de praças do movimento dos “indignados”. Isso pode, aparentemente, contrariar a 
afirmação de que se vive um período de descenso das lutas populares e socialistas. Mas é importante observar que, 
quantitativamente, essas manifestações ainda estão aquém de grandes mobilizações históricas recentes da classe 
trabalhadora em luta. E, mais importante ainda, é necessário observar a qualidade dessas manifestações, ou seja, seu 
grau de organização e coesão programática que podem permitir maior duração e efetividade de sua luta. Nesse 
sentido, avalio que, apesar do levante mundial dos “indignados” representar um indicativo importante da crise 
econômica mundial a que o capitalismo vem nos conduzindo e do grau de indignação em especial da juventude, não 
parece ainda indicar, quantitativa e qualitativamente, uma reviravolta na tendência recessiva das lutas populares e 
socialistas.  

 15



 

 Essa conjuntura contra-revolucionária esfacelou a influência comunista junto aos 

trabalhadores, abrindo espaço para que uma nova hegemonia se estabelecesse promovida por uma 

Nova Esquerda3, em que novos movimentos sociais, um novo sindicalismo e novos partidos, com 

sua “pluralidade” e novas formas “democráticas” de atuação, superariam a herança do marxismo 

e leninismo “ortodoxos” (cf. BRAZ, 2008). Essa nova hegemonia, que tem início na década de 

1960 e se desenvolve no Brasil com a redemocratização, na década de 1980, estende sua 

influência até os dias de hoje, mesmo que com um discurso e que-fazer políticos adaptados para 

nosso momento. Ouvimos, com freqüência, termos como: “esquerda light”4, “socialismo 

democrático”5 e “revolução cidadã”6.    

 O partido leninista, distorcido em seu sentido radical pela burguesia e estigmatizado pela 

Nova Esquerda, passaria a ser rechaçado por grande parte da juventude ativista, como pude 

vivenciar concretamente em meus anos de militância estudantil. Na base dessa negação do 

partido leninista, encontra-se a crítica a toda proposta organizativa que estabeleça relações 

verticais – ou seja, baseadas na distinção entre líderes e liderados, direção e base -, e qualquer 

espécie de centralismo. Acompanha esse questionamento da vanguarda (direções e lideranças), a 
                                                 
3 A Nova Esquerda (“New Left”) é um termo utilizado para se referir aos movimentos políticos de esquerda surgidos 
em vários países a partir da década de 1960. Eles se diferenciam dos movimentos de esquerda anteriores, que haviam 
sido mais orientados para um ativismo trabalhista, e adotam uma definição de ativismo político mais ampla, 
comumente chamada de ativismo social. Surge como tentativa de superar as formas "tradicionais" de organização 
política, valorizando novas pautas de reivindicação como dos grupos oprimidos (negros, mulheres, homossexuais, 
etc). Uma boa referência  crítica à Nova Esquerda foi escrita por Marcuse (1973), após o Maio de 1968. 
4 Expressão cunhada para indicar uma nova esquerda, não-ortodoxa, aberta ao diálogo com seus inimigos e ao pacto 
social. No Brasil, o PT (Partido dos Trabalhadores) é, hoje, um exemplo claro disso: abandona paulatinamente um 
discurso e práticas ligadas ao socialismo para adotar um discurso conciliador e práticas de pacto social (IASI, 2006; 
COELHO, 2005). Seu maior representante, o ex-presidente da república Luís Inácio da Silva (Lula), antes temido 
pela burguesia, é hoje chamado de “Lula-light”, ou ainda, “Lulinha paz e amor”. 
5 O termo “socialismo democrático” é ainda disputado por diferentes discursos políticos. O sentido que me parece o 
mais generalizado, hoje, está associado ao discurso reformista, próprio da Nova Esquerda, como podemos observar 
na explicação de Tarso Genro, intelectual do Partido dos Trabalhadores: “Uma estratégia política socialista, 
conduzida por um partido de esquerda nos dias de hoje, deve recuperar os valores tradicionais da social-democracia 
pré-bolchevique e do socialismo democrático europeu e latino-americano  – república, igualdade e afirmação de 
direitos – atualizá-los e vinculá-los aos interesses concretos e às demandas políticas dos grupos e classes sociais, para 
as quais o crescimento econômico e a distribuição de renda são uma necessidade ou uma exigência“ (GENRO; WU, 
2009, p. 3). E também: “O desafio principal colocado para o PT, hoje, é o de atualizar um programa de profundas 
reformas democráticas, que incidam sobre as atuais estruturas de poder no país e proporcionem o aprofundamento do 
processo democrático, a ampliação da cidadania e a efetiva republicanização do Estado brasileiro. Trata-se, pois, de 
militar para promover uma verdadeira modernização democrática Republicana do Brasil“ (ibidem, p. 12). A 
democracia é, certamente, muito importante para a luta revolucionária, mas esta não pode ser assumida como valor 
universal ou horizonte político máximo, já que é uma forma própria da sociedade de classes. Sobre isso, ver Lênin 
(1980a, pp. 289-290). 
6 A revolução vista não mais como ruptura radical das estruturas sociais, mas como aumento de participação do 
cidadão. 

 16



 

defesa da horizontalidade nas organizações revolucionárias, do espontaneísmo, assim como a 

supervalorização do saber popular, ou ainda, do saber produzido entre “iguais”. Não é à toa que a 

negação do partido é acompanhada, em sentido inverso, pela promoção – quase incondicional - 

dos “novos” movimentos sociais como os postos mais avançados da luta revolucionária. Essas 

posições apontam para uma retomada dentre os lutadores de esquerda, ainda que parcial, do 

ideário próprio do movimento anarquista7 e de uma práxis educativa libertária de tendência não-

diretiva8.  

 São inegáveis as contribuições e os saudáveis questionamentos que tanto a Nova Esquerda 

quanto o Anarquismo trouxeram para a teoria e prática revolucionárias. A Nova Esquerda, assim 

como os movimentos revisionistas da teoria marxiana da década de 80 e 90, recuperaram e 

aprofundaram o terreno da mediação entre indivíduo e sociedade, “[...] pautando temas antes 

relegados como as questões de gênero, o papel da cultura e dos aspectos étnicos, assim como a 

dimensão psicológica do fenômeno da consciência” (IASI, 2006, p. 39). Esses intelectuais, 

buscando superar uma leitura mecânica e positivista de Marx, promovem, aparentemente com 

essa revisão, um possível revigoramento do pensamento marxista acerca da práxis educativa 

revolucionária, ou seja, acerca da constituição da subjetividade revolucionária.  

                                                 
7 O Anarquismo (do grego: "sem governantes") é uma filosofia política que engloba teorias, métodos e ações que 
objetivam a eliminação total de todas as formas de governo compulsório. De um modo geral, anarquistas são contra 
qualquer tipo de ordem hierárquica e, assim, preconizam as organizações libertárias. O anarquismo não busca 
disputar o poder político. Tem por princípio o antiautoritarismo e a ação direta, com grande ênfase na liberdade e na 
espontaneidade (WOODCOCK, 2005). Segundo Lênin (1980a, p. 299) em “O Estado e a Revolução”: “A distinção 
entre os marxistas e os anarquistas consiste em que (1) os primeiros, colocando como seu objetivo a completa 
supressão do Estado, reconhecem que este objetivo só é realizável depois da supressão das classes pela revolução 
socialista, como resultado de instauração do socialismo que leva à extinção do Estado; os segundos querem a 
supressão completa do Estado de um dia para o outro, sem compreenderem as condições da realização de tal 
supressão. (2) Os primeiros reconhecem a necessidade para o proletariado, depois de ter conquistado o poder 
político, de destruir  inteiramente a velha máquina do Estado, de a substituir por uma nova, que consiste na 
organização dos operários armados, segundo o tipo da Comuna; os segundos, defendendo a destruição da máquina 
do Estado, têm uma idéia absolutamente confusa de pelo quê o proletariado a substituirá e como usará o poder 
revolucionário; os anarquistas negam mesmo o emprego do poder de Estado pelo proletariado revolucionário, a sua 
ditadura revolucionária. (3) Os primeiros exigem a preparação do proletariado para a revolução por meio do emprego 
do Estado moderno; os anarquistas negam isso”. 
8 A Pedagogia Libertária advém de um projeto de sociedade fundado na autogestão e se caracteriza por abordar a 
questão pedagógica diante de uma perspectiva baseada na liberdade e igualdade, eliminando as relações autoritárias 
presentes no modelo educacional tradicional. A autogestão tanto pode ser assimilada numa perspectiva não-
diretiva quanto diretiva. Segundo GALLO (1996): “O que diferencia as duas perspectivas de aplicação da autogestão 
pedagógica no contexto libertário é que enquanto a primeira toma a autogestão como um meio, a segunda a toma por 
um fim; em outras palavras, na “tendência não-diretiva” a autogestão é tomada como metodologia de ensino, 
enquanto que na “tendência mainstream’ [diretiva] ela é assumida como o objetivo da ação pedagógica. Ou, ainda: 
educa-se pela liberdade ou para a liberdade.” 

 17

http://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_grega
http://pt.wikipedia.org/wiki/Filosofia_pol%C3%ADtica
http://pt.wikipedia.org/wiki/Teoria
http://pt.wikipedia.org/wiki/Governo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Hierarquia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Liberdade
http://pt.wikipedia.org/wiki/Liberdade
http://pt.wikipedia.org/wiki/Igualdade


 

 Contudo, a maioria dos autores desse movimento revisionista (assim como os da Nova 

Esquerda) afirma, também, a insuficiência da teoria marxiana para captar as dimensões 

subjetivas, portanto rompendo metodologicamente com o marxismo9 (Ibidem, p. 39),  produzindo 

velhas novidades, associando-se a teorias pós-modernas (questionamento da perspectiva da 

totalidade e da racionalidade) que corroboram teses conservadoras como do Estado como espaço 

democrático, do fim das classes, do fim do trabalho e, até mesmo, do fim da história.  

 Todas essas posições teórico-práticas colocam em risco, a meu ver, a perspectiva 

revolucionária pela sedução a que é submetida boa parte da classe trabalhadora pelo discurso 

falsamente democratizante das “novas” organizações na construção de um “novo mundo 

possível”10, mas que não ousa romper com as estruturas do sistema capitalista.  

 É fato que a esquerda revolucionária mundial vive um período de reorganização teórica e 

prática, buscando compreender os erros dos processos revolucionários - em especial do processo 

russo - e a nova realidade capitalista baseada na reestruturação produtiva e no avanço neoliberal 

(cf. ANTUNES, 1999). No entanto, mesmo que o desenvolvimento do capitalismo mundial, hoje,  

encontre-se em um patamar diferente daquele vivido por Marx e Engels, em sua essência 

mantém-se a realidade da exploração do homem pelo próprio homem a partir da divisão social 

em classes, engendrada pela centralidade da contradição entre capital e trabalho (cf. ANTUNES, 

1995).  

 No mesmo sentido, apesar da grande quantidade de críticas desferidas contra o 

pensamento de Lênin, este continua até os dias de hoje referência fundamental para a organização 

partidária marxista, mesmo quando se busca superá-lo, como afirma Vázquez (2007, p. 324): 

“Essas posições diversas [sobre as diferentes avaliações atuais da teoria leninista do partido] 

coincidem, não obstante suas divergências, no reconhecimento da vigência – em seus aspectos 

fundamentais – do modelo organizativo de Lênin”.  E Vázquez (Ibidem, p. 324) continua: 

“Ninguém ofereceu, além de críticas e retoques, uma teoria que possa se confrontar seriamente 

com ela [teoria leninista de partido]”. 

                                                 
9 Para uma boa e rápida introdução acerca do método em Marx, sugiro Paulo Netto (2011). 
10 “Um outro mundo é possível” é o lema do Fórum Social Mundial, evento que se enquadra dentro do movimento 
internacional altermundialista e que reúne ONGS, movimentos sociais e expoentes da Nova Esquerda. Apesar da 
importância e magnitude desse encontro, o “outro mundo”, apontado pelas forças majoritárias do Fórum, semelha a 
um mundo capitalista humanizado (cf. SOKOL, 2003), ou seja, a uma proposta política reformista de transformação 
lenta e gradual, sem rupturas com as estruturas capitalistas, como propõe a social-democracia.   

 18



 

 É motivado por essa conjuntura, na qual se faz necessário um balanço da crítica feita pela 

burguesia e pela Nova Esquerda à teoria revolucionária marxista-leninista, que nasce a presente 

pesquisa. Dentro desse contexto, as reflexões de Antonio Gramsci – um dos maiores expoentes 

do pensamento revolucionário - tornam-se ponto de partida fundamental para se pensar a 

revolução nos dias de hoje. Gramsci absorve as bases do pensamento marxiano e leniniano e as 

renova ao aplicá-las de forma criadora à sua própria época. Reafirma a necessidade da revolução 

e do partido revolucionário, repensando a estratégia revolucionária para uma sociedade mais 

complexa do que a conhecida por Marx e Lênin. Não só por isso Gramsci é um autor 

fundamental, mas também porque debate ao longo de toda sua obra, de forma direta e indireta, a 

práxis educativa revolucionária, enfrentando um conjunto de temas que ainda hoje causam 

polêmica, como a relação entre dirigentes e dirigidos, coerção e consenso, direção e 

espontaneidade, o papel dos intelectuais e a produção do conhecimento.  

 Mas esta pesquisa não nasce motivada somente pela atual conjuntura teórico-política. O 

próprio processo de consciência pelo qual passei desde o início de minha militância até o presente 

momento conduziu-me a um conjunto de questionamentos acerca da importância das formas de 

organização política para a educação revolucionária (educação teórica e prática).  

 Iniciei minha militância através da ação como educador em projetos de extensão na 

Universidade Estadual de Campinas (Unicamp). A partir da luta do movimento de extensão, que 

reivindicava o reconhecimento institucional de seus projetos por parte da universidade, engajei-

me no movimento estudantil onde, por três anos, participei de lutas não só em defesa da educação 

pública, mas também em defesa das bandeiras políticas dos principais movimentos sociais, 

destacando-se as do Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST).  

 Esse processo promoveu o amadurecimento político de um grupo de estudantes do qual 

fazia parte que, desejando levar sua intervenção para além do meio universitário, decidiu inserir-

se como coletivo independente no Partido dos Trabalhadores (PT). Apesar das severas críticas 

que já possuíamos acerca das linhas gerais tomadas pelo PT, que o conduziam para o 

amoldamento à ordem burguesa, acreditávamos que esse era o único espaço partidário possível 

para nossa militância. Através de uma campanha militante ao estilo do “PT das origens”, em 

2004, elegemos um mandato parlamentar popular e socialista em Campinas, no qual atuei, por 

 19



 

um ano, como parte do conselho assessor. Com o escândalo do Mensalão11 (esquema de compra 

de votos) em que o governo Lula se viu envolvido em 2005/2006, nossa permanência no PT 

tornou-se impossível. Já como membro da direção de nosso coletivo, conduzi nosso rompimento 

com o PT e ingresso no recém-fundado PSOL (Partido Socialismo e Liberdade).  

 No PSOL, pude participar das discussões que definiriam a organização e o programa 

partidários. Porém, desiludido com o fracionamento interno do partido, com sua acelerada 

aproximação da perspectiva teórica da Nova Esquerda e com a reprodução dos problemas que já 

observava no PT, afastei-me do PSOL. E, ainda, por divergências internas acerca da estrutura 

organizativa e das relações entre direção e base, rompo também com meu coletivo político. Dei 

início, então, a um momento avaliativo, buscando compreender com maior profundidade a práxis 

educativa responsável pela formação (ou deformação) da minha consciência militante, assim 

como os dilemas teóricos e organizativos que se apresentavam, e ainda se apresentam, para toda 

uma geração mergulhada na atual crise da esquerda, que apresenta sua mais clara expressão no 

amoldamento à ordem, na fragmentação e no isolamento dos partidos revolucionários. A presente 

pesquisa é parte desse processo de análise, crítica e autocrítica. 

 No presente estudo, examino as potencialidades e os riscos inerentes à práxis educativa 

dentro do processo revolucionário, em específico, na relação entre direção e base no partido 

revolucionário, tomando por referência o aparato conceitual gramsciano. A escolha desta relação 

específica como meu objeto foi motivada tanto pela constatação prática da relevância dessa 

relação em minha militância, como pela grande atenção que Gramsci devota a essa temática, 

como assinala Macciocchi (1977, p. 173): “A crítica ao burocratismo, em nome de uma nova 

concepção das relações partido-massas, dirigentes-dirigidos, no interior do partido, é um dado 

constante do pensamento gramscista, um fio condutor que vai muito mais além das opções 

políticas imediatas”. Além disso, a discussão sobre a práxis educativa entre direção e base possui 

a vantagem de concentrar em si as polêmicas importantes entre comunistas e a Nova 

Esquerda/anarquistas: verticalidade x horizontalidade nas organizações; saber popular (senso 

comum) x filosofia; espontaneidade x direção; e o papel do partido na educação da consciência 

revolucionária.  

                                                 
11 Para ter uma visão sintética dessa crise, sugiro o item “Crise” de “A história do PT” em Secco (2011, pp. 214-
233). 

 20



 

 Assim, partindo da compreensão de que, por determinações materiais e históricas, a 

direção partidária se apresenta como pólo teórico no papel de educador-dirigente, e a base 

partidária, como pólo prático no papel de educando-dirigido, analiso, através do pensamento do 

filósofo italiano Antonio Gramsci, a estrutura organizativa do partido revolucionário – proposto 

originalmente por Lênin -, avaliando a potencialidade da práxis educativa estabelecida entre 

direção e base e os riscos de sua deformação. Permitiria, essa relação, o desenvolvimento da 

autonomia dos educandos (base), garantindo a educação do próprio educador (direção)?  Em 

termos filosóficos, avalio de que forma o partido revolucionário permite uma relação dialética 

entre sujeito (partido) e o objeto (realidade sócio-política), entre teoria e prática, potencializando 

sua ação revolucionária enquanto “intelectual coletivo” da filosofia da práxis.  

 Para ajudar a guiar esta pesquisa, lanço a seguinte questão norteadora: como se 

desenvolve a práxis educativa entre direção e base no partido revolucionário? Essa questão 

pressupõe a compreensão da importância educativa do partido no processo revolucionário, assim 

como da práxis educativa dentro do processo revolucionário como um todo.  

  Quanto à metodologia, esta pesquisa é essencialmente de natureza bibliográfica e 

fundamenta-se no pensamento de Antonio Gramsci, que dedicou grande parte de suas reflexões à 

temática da práxis educativa revolucionária, visando à construção de uma nova cultura e 

ideologia proletárias (hegemonia) para forjar a revolução socialista. Ironicamente, assim como os 

temas centrais de nossa discussão (partido revolucionário; práxis educativa entre direção e base) 

são postos em questão pela social-democracia, pela Nova Esquerda ou pelo movimento 

anarquista, também o pensamento de Gramsci é fonte de disputa por essas correntes políticas, 

tendo sido interpretado de formas distintas. Essa pluralidade de interpretações é facilitada pelo 

caráter assistemático de seu texto. Por isso, nesta pesquisa,  faz-se também necessário esclarecer 

a qual Gramsci me reporto: um pensador marxista e leninista que buscou ao longo de toda sua 

vida, mesmo no cárcere, fortalecer a revolução socialista.    

  Minha atenção se volta especificamente para sua reflexão sobre o partido, a práxis 

educativa revolucionária e a relação entre intelectual e simples, dirigente e dirigido, na 

construção da hegemonia proletária. Portanto, analiso de forma mais aprofundada os Cadernos do 

Cárcere (com atenção especial para os cadernos 10, 11, 12 e 13) e lanço mão, pontualmente, de 

suas cartas do cárcere e dos escritos políticos anteriores ao período carcerário. Para facilitar e 

 21



 

aprofundar meu caminhar através das polêmicas em torno dos conceitos centrais gramscianos, 

recorro a um amplo leque de intérpretes e comentadores12 de sua obra.  

  Realizo, também, incursões pontuais nas obras de Lênin para esclarecer elementos de 

contato entre a sua teoria do partido e a de Gramsci; na pesquisa de Mauro Iasi acerca do 

processo de formação de consciência; e em três artigos de Lukács sobre o potencial educativo e 

deformador da estrutura organizativa no partido revolucionário. 

 A maioria das pesquisas recentes que abordam a educação no partido enfoca sua reflexão 

no processo de transmissão de conhecimento revolucionário, ou seja, no momento teórico da 

práxis educativa revolucionária (momento que será abordado no capítulo I): Conceição (1999) 

realiza um levantamento histórico dos principais partidos políticos de extrema-esquerda no Brasil 

e estabelece relações entre suas matrizes político-ideológicas e a didática empregada no ensino da 

teoria revolucionária a seus militantes; Freitas (2005) analisa a reflexão de Lênin sobre educação 

escolar; Lima (2004) analisa a política de educação defendida pelo PT de 1989 a 1999; Pereira 

(1999, 2007) analisa, respectivamente, o funcionamento de uma escola de formação política do 

PT, focando em sua didática, e o Orçamento Participativo como espaço de formação política. 

 Ao contrário de algumas dessas pesquisas, não me proponho a estudar a pedagogia 

utilizada para o ensino das teorias revolucionárias, mas busco compreender a importância da 

dinâmica entre o momento teórico e prático da práxis educativa revolucionária, entre dirigentes e 

dirigidos, sujeitos fundamentais dessa relação. Um aspecto que me parece relevante nesta 

pesquisa e pouco abordado em estudos recentes é, justamente, a compreensão de como as 

relações que se estabelecem dentro do partido, norteadas por sua relação-eixo, a relação entre 

direção e base, são, por si mesmas, educativas, formadoras ou deformadoras da consciência de 

seus militantes.  

Também são poucas as pesquisas recentes no campo da educação que estudam a práxis 

educativa em Gramsci vinculadas ao partido revolucionário, conforme proposto nesta pesquisa, 

e não apenas associada à educação escolar13: Martins (2008) examina o valor pedagógico e 

ético-político do conhecimento na filosofia de Gramsci e sua vinculação ao pensamento de 

Marx; Oliveira (2007) se propõe a entender como Gramsci observava a formação política, em 

                                                 
12 Secco (2006), Bianchi (2008), Broccoli (1977),  Gruppi (2000), Buci-Glucksmann (1980), Coutinho (1981, 1999),  
Dias (1996, 2000), Macciocchi (1977), Ragazzini (2005), Manacorda (2008), Badaró (2009), Del Roio (2005).   
13 Ver Oliveira (2007), capítulo 2: “Redução da concepção gramsciana de escola à organização escolar formal”. 

 22



 

um curto período de sua juventude (1916 a 1920); e Freitas (2009) se debruça sobre o papel 

educativo do partido para Gramsci. 

 Há, ainda, um conjunto de pesquisas voltadas para o estudo das formas organizativas 

propostas por Lênin e as decorrências da utilização dessas formas para a constituição da 

consciência revolucionária. Essas pesquisas, nesse sentido, aproximam-se de nosso trabalho, mas 

não se referenciam em Gramsci. Lazagna (2002) analisa o papel do taylorismo no pensamento 

leniniano e como essa posição de Lênin interferiu no processo de transição russo; Martorano 

(2001) discute o posicionamento de Lênin acerca da formação da burocracia e da necessidade de 

controle da máquina estatal pelos trabalhadores; e Cardoso (2007) indica o predomínio, em 

Lênin, do princípio da especialização e do perfil militarizado das relações intrapartidárias, cujo 

fundamento remete à cisão entre direção política (Comitê Central) e execução de tarefas (base de 

militantes). 

  Essas poucas, mas interessantes pesquisas, ajudaram-me a compreender as atuais 

reflexões acerca da práxis educativa revolucionária no campo marxista envolvendo o partido. A 

pequena quantidade de estudos recentes acerca do recorte proposto fortaleceu a convicção de que 

esta pesquisa pode contribuir efetivamente para a recuperação de um eixo teórico de suma 

importância para a Filosofia da Educação: o da práxis educativa emancipatória no processo 

revolucionário (em especial, no interior do partido revolucionário). Esse tema recebe, atualmente, 

pouca atenção por parte dos “intelectuais de partido” e, também, está pouco presente nos estudos 

das áreas de Ciência Social e Ciência Política. Espero, portanto, que a presente dissertação possa 

contribuir para a luta concreta e para a retomada dessa discussão, estreitando as relações entre as 

áreas de Educação, Ciência Social e Ciência Política. 

 A fim de estudar o objeto em pauta, a práxis educativa entre direção e base no partido 

revolucionário (capítulo III), analiso, anteriormente, a práxis educativa no processo 

revolucionário como um todo (capítulo I) e o partido revolucionário como educador coletivo 

(capítulo II).  Portanto, realizo um movimento que parte da análise mais geral para a mais 

específica, buscando não perder as conexões vivas entre esses planos de abstração analíticos. É 

fundamental, justamente, compreender a importância da práxis educativa entre direção e base no 

processo revolucionário como um todo. Por fim, no quarto capítulo, aplico, de forma preliminar, 

as análises teóricas à realidade dos partidos revolucionários no Brasil de hoje. Devido às 

limitações próprias de uma dissertação de mestrado, não foi possível aprofundar de forma 

 23



 

adequada as análises históricas que permitiriam maior compreensão do desenvolvimento da teoria 

do partido revolucionário em Lênin e em Gramsci a partir das contradições e choques diretos 

decorrentes da luta de classes14.   

 No primeiro capítulo, em que analiso a presença da práxis educativa no processo 

revolucionário como um todo, identifico quatro momentos ou qualidades dessa práxis: 1) 

momento teórico ou processo de formação política; 2) momento prático ou processo de formação 

de consciência; 3) práxis educativa revolucionária produtora de novos conhecimentos e práticas 

(unidade dinâmica do momento teórico e prático); 4) práxis educativa revolucionária como 

hegemonia. Todos esses momentos da práxis educativa revolucionária se realizam, em termos 

gramscianos, entre o “intelectual” (educador) e “simples” (educando), seja em sua relação 

intrapartidária (direção-base), ou e em sua relação como sujeito coletivo (partido-classe; partido-

massas), e  nas interconexões entre esses dois âmbitos educativos (macro e microssocial). Neste 

primeiro capítulo, também, esclareço a qual Gramsci faço referência, já que há grande polêmica 

em torno das interpretações de seus conceitos mais importantes. Debruço-me, então, com a 

profundidade possível para este momento, sobre noções necessárias para a compreensão de sua 

visão de educação e revolução, como as de “hegemonia”, “sociedade civil”, “sociedade política”, 

“guerra de posição”, “guerra de movimento”, “intelectuais” e “simples”. 

  Tendo por certo que, para Gramsci, o partido revolucionário é o “moderno príncipe”, ou 

seja, o sujeito-coletivo fundamental dentro do processo revolucionário, analiso, no segundo 

capítulo, o partido revolucionário como educador/intelectual coletivo. Além de afirmar a 

importância da organização para a luta revolucionária (a partir de Lukács e Gramsci) e o partido 

revolucionário como a origem do partido moderno (Cerroni), debato as conexões entre a teoria do 

partido em Lênin e a função do partido revolucionário para Gramsci, sujeito coletivo capaz de 

forjar um “intelectual de novo tipo”.  

 No terceiro capítulo, analiso a relação-eixo dentro do partido revolucionário, qual seja, 

aquela que se estabelece entre direção e base, em sua dimensão educativa. Transponho a 

discussão de Gramsci acerca da tensão dialética entre direção e espontaneidade e da existente 

separação mas necessária unidade entre dirigentes e dirigidos para a práxis educativa entre 

direção e base no interior do partido. Observo, assim, a potencialidade revolucionária dessa 

                                                 
14 Para uma visão panorâmica do desenvolvimento teórico-histórico do partido revolucionário, indico o estudo de 
Braz (2008). 

 24



 

práxis educativa para a formação de novos dirigentes e para a produção de nova teoria e prática 

capazes de guiar o sujeito coletivo. Avalio também os riscos de deformação nessa práxis 

educativa (“dilema da práxis educativa revolucionária”), como os desvios no mecanismo do 

“centralismo democrático”, que podem gerar graves conseqüências para o processo 

revolucionário como um todo.   

 No quarto e último capítulo, retorno à realidade política brasileira que motivou 

originalmente esta pesquisa. Analiso, de forma embrionária, as organizações partidárias 

brasileiras atuais, tendo em vista a reflexão desenvolvida ao longo da presente pesquisa, 

questionando a validade e vigência do partido revolucionário e de sua práxis educativa. Afirmo, 

apesar da fragilidade das atuais organizações partidárias, a importância da forma partido 

revolucionário e da práxis entre direção e base, refutando as teses antipartidárias e concepções 

espontaneístas ou horizontalistas da práxis educativa revolucionária. Com a análise dos partidos 

revolucionários atuais, busco, mais do que conclusões taxativas, apontar possíveis caminhos de 

aprofundamento da pesquisa envolvendo a práxis educativa dos partidos revolucionários na 

conjuntura brasileira atual, de forma a auxiliar no debate para formação de um novo partido 

revolucionário à altura dos desafios que se apresentam.   

 Afirmar a vigência e a validade do partido revolucionário (de seus princípios 

organizativos) e da práxis educativa entre direção e base não significa negar a necessidade de 

atualização desse instrumento de acordo com a realidade da atual luta de classes no Brasil, 

tampouco se negar a repensar a justa dosagem pedagógica entre coerção e consenso, direção e 

espontaneidade, mais adequada para o momento de reorganização política que vivemos. Concluo 

reafirmando a importância fundamental da práxis educativa entre direção e base no partido 

revolucionário para o processo revolucionário como um todo, ressaltando a importante 

contribuição de Gramsci para esse debate, autor que conseguiu criticar o marxismo positivado e 

mecanicista e negar os diversos e sedutores revisionismos, que perdem em seu desenvolvimento 

o essencial de Marx. A construção de um novo partido revolucionário no Brasil não pode se 

furtar a debater esse tema (práxis educativa entre direção e base)  e esse pensador. 

 
 
 
 
 
 

 25



 

I. A PRÁXIS EDUCATIVA NO PROCESSO REVOLUCIONÁRIO 

 

 

 Neste capítulo, analiso as diferentes formas, momentos ou qualidades da práxis educativa 

no processo revolucionário, tendo por referência o pensamento gramsciano. Para tanto, discuto 

inicialmente as concepções de práxis educativa e de revolução em Gramsci, assim como a 

importância da primeira para a segunda. Feito isso, decomponho a práxis educativa 

revolucionária nos seguintes momentos: 1) formação política dos indivíduos (momento teórico); 

2) produção e difusão de uma nova cultura, ética e consciência social (momento prático); 3) 

produção de uma nova cognoscibilidade a partir do sujeito coletivo revolucionário (momento 

teórico-prático); 4) construção da “hegemonia” proletária. Todos esses momentos se 

interpenetram dialeticamente, sendo separados, aqui, apenas para fins de análise. 

 

 

1. Educação e revolução 

 

 Proponho-me a analisar a práxis educativa no processo revolucionário, porque acredito na 

necessidade de superação do modo de produção capitalista pela construção do comunismo para 

evitar a barbárie e a auto-aniquilação da espécie humana. Por isso mesmo, minha pesquisa busca 

ser um instrumento teórico que contribua para a retomada e avanço da luta revolucionária, ainda 

que, na atual conjuntura, a revolução socialista seja amplamente atacada e desacreditada pelos 

intelectuais conservadores e progressistas.  

 Para compreender o papel das práticas educativas no processo revolucionário, é preciso, 

de início, estabelecer ao menos minimamente uma noção sobre o que é a revolução15. Há, 

certamente, grande confusão terminológica em torno do termo “revolução”, como nos alerta 

Fernandes (1981, pp. 8-9). A significação do termo acompanha não só as disputas históricas 

internas do movimento revolucionário, como também é apropriada pelos intelectuais 

conservadores, sendo mistificada e  desfigurada de seu conteúdo original. Um exemplo clássico 

                                                 
15 Não é foco de nossa pesquisa aprofundar o debate sobre o que é o processo revolucionário. Sugiro a leitura do 
pequeno, mas interessante livro de Florestan Fernandes, “O que é revolução” (FERNANDES, 1981). 

 27



 

dessa apropriação, no Brasil, é a denominação do golpe civil-militar de 1964 de “revolução” 

pelos golpistas e intelectuais com eles comprometidos. 

 Partindo da tradição marxista, entendo que a revolução comunista é uma transformação 

radical da estrutura econômica e social capitalista, levada a cabo pelo proletariado, em que são 

extintas a divisão social em classes, a propriedade privada dos meios de produção e o Estado. A 

revolução comunista, ou proletária, apresenta algumas características que a diferencia das outras 

revoluções, como argumenta Mandel (1979, pp. 10-12): é a única revolução da história conduzida 

pela “mais baixa classe da sociedade” (Ibidem, p. 10); é a primeira revolução planejada e 

consciente da história humana, que busca transformar radicalmente a estrutura social extinguindo 

a divisão em classes, revolucionarizando todas as relações sociais (portanto, não se trata, apenas, 

de trocar o poder estatal de mãos); e, por fim, a revolução proletária só pode tornar-se vitoriosa 

caso se desenvolva como revolução mundial, mesmo que se originando da especificidade de 

revoluções nacionais.  

 Uma confusão corrente é igualar o processo revolucionário à tomada do poder16. A 

tomada do poder das mãos da burguesia pela classe trabalhadora é apenas um passo, ainda que 

fundamental, pelo qual se inicia a transição do capitalismo ao comunismo. Para que a revolução 

seja realmente proletária é necessário que o processo de transição se desenvolva totalmente, 

revolucionarizando as relações sociais. Buscando ressaltar a complexidade de se realizar o 

processo revolucionário, Gramsci apresenta, em uma bela passagem, as condições para se 

considerar uma revolução verdadeiramente proletária:  

 

1) a revolução não é necessariamente proletária e comunista quando se propõe e 
consegue derrubar o governo político do Estado burguês; 2) não é proletária e 
comunista nem mesmo quando propõe e consegue aniquilar as instituições 
representativas e a máquina administrativa através das quais o governo central 
exerce o poder político da burguesia; 3) tampouco é proletária e comunista 
quando a vaga da insurreição popular põe o poder nas mãos de pessoas que se 
digam (e sejam sinceramente) comunistas. A revolução é proletária e comunista 

                                                 
16 “Tomar o poder” não é uma expressão clara conceitualmente, mas a mais difundida. Por isso opto por utilizá-la: 
por ser expressão de uso corrente em Marx, Engels e Lênin. Com “tomada do poder” faço referência ao processo de 
assunção do poder político do Estado pelo proletariado com a implementação da ditadura do proletariado, momento 
fundamental para dar início à transição socialista, como afirma  Lênin (1980b, p. 241, grifo meu) no seguinte trecho 
de “O Estado e a Revolução”: “No Manifesto Comunista faz-se o balanço geral da história, que obriga a ver no 
Estado o órgão de dominação de classe e conduz à conclusão necessária de que o proletariado não pode derrubar a 
burguesia sem ter conquistado primeiro o poder político, sem ter alcançado a dominação política, sem ter 
transformado o Estado em ‘proletariado organizado como classe dominante’, e que este Estado proletário começará a 
extinguir-se logo após a sua vitória [...]”.   

 28



 

somente quando ela é liberação das forças produtivas proletárias e comunistas 
que se vinham elaborando no próprio seio da sociedade dominada pela classe 
capitalista; só é proletária e comunista na medida em que consegue favorecer e 
promover a expansão e a organização de forças proletárias e comunistas capazes 
de iniciar o trabalho paciente e metódico, necessário para construir uma nova 
ordem nas relações de produção e de distribuição, uma ordem na qual se torne 
impossível a existência da sociedade dividida em classes e cujo desenvolvimento 
sistemático, por isso, tenda a coincidir com um processo de esgotamento do 
poder de Estado, de dissolução sistemática da organização política de defesa da 
classe proletária, que se dissolve como classe para se tornar humanidade  
(GRAMSCI, 2004b, pp. 377-378, “Duas revoluções” em L’Ordine Nuovo de 
03/07/1920). 

 

 Observa-se, portanto, que o processo revolucionário é extremamente complexo e demanda 

uma enorme capacidade organizativa, educativa, reflexiva e prática de toda a classe trabalhadora 

e, em especial, de sua camada mais desenvolvida. 

 Mas não é essa a visão de revolução difundida pela classe dominante e absorvida pelas 

massas. A revolução comunista é associada pelo senso comum exclusivamente à violência, ao 

despotismo e ao irracionalismo. Essa percepção não está de todo errada, já que, de fato, todo 

processo revolucionário implica em ruptura e transformação radical do modo de produção, o que, 

certamente, promove choques violentos entre a classe revolucionária, que não consegue mais 

suportar a vida nos moldes miseráveis em que se apresenta, e a classe conservadora, que busca, 

com todo seu poder econômico e social, manter o essencial das relações sociais de produção, ou 

seja, manter seu poder. Mas há exageros e deturpações nessa visão tradicionalmente aceita. A 

supervalorização da violência impede que se observe um fator estruturante do processo 

revolucionário: a práxis educativa revolucionária.  

 Essa última afirmação pode soar como um contra-senso tanto para o pensamento crítico - 

que possivelmente a observará como idealista -, como para o senso comum, alicerçado na crença 

de que a revolução é absoluta violência. Por isso mesmo, deixo claro, desde já, que ao dizer que a 

práxis educativa revolucionária é um fator estruturante do processo revolucionário não reafirmo, 

como mito, a concepção idealista de que a educação por si só transforma o mundo. Tampouco 

nego a inevitável violência, própria de um processo revolucionário que busca retirar todos os 

poderes da classe dominante. Mas a violência necessária dos revolucionários diferencia-se da 

violência conservadora, praticada pela burguesia: 

  

 29



 

[...] a violência burguesa é ilimitada e determina sempre novas condições de 
violência, porque é violência de poucos contra a extraordinária maioria do povo 
trabalhador [...]. [A] violência dos socialistas revolucionários é a violência 
necessária para expelir os bandidos, para reduzi-los à impotência e submetê-los à 
lei comum do trabalho. É violência transitória, porque da extraordinária maioria 
contra poucos, hoje fortíssimos apenas porque de posse do governo e porque tem 
a possibilidade de organizar com seu dinheiro dezenas e centenas de 
carabineiros e guardas reais (GRAMSCI apud DIAS, 2000, p. 126, L’Ordine 
Nuovo de 16/11/1919). 
 

 Certamente, há violência no processo revolucionário, mas esta não é o objetivo da luta 

revolucionária, nem seu elemento fundamental, tampouco a qualidade dessa violência se 

assemelha a realizada pela burguesia. Portanto, ao contrário do que é difundido, não é a violência 

mas a práxis educativa revolucionária elemento fundamental e estruturante da revolução.  

 A revolução comunista nasce da conjunção de condições objetivas e subjetivas (cf. 

MARX, 1985). A necessidade de condições objetivas nos mostra que não é suficiente apenas a 

vontade revolucionária para realizar uma revolução, pois um período revolucionário se apresenta 

quando a contradição entre o desenvolvimento das forças produtivas e as estratificadas relações 

sociais de produção atinge tensão máxima, momento em que as classes dominadas não suportam 

mais viver nas condições miseráveis em que se encontram e as classes dominantes não 

conseguem assegurar sua hegemonia.  

 No entanto, essa dependência de certas condições objetivas não faz da revolução 

comunista um processo inevitável, que se desenvolve por si mesmo, mecanicamente. É 

fundamental a construção de condições subjetivas que permitam a revolta das massas, a 

organização do proletariado e a tomada de consciência revolucionária por parte desse 

proletariado, ou seja, a passagem de uma consciência  econômico-corporativa (consciência 

reivindicatória e presa às necessidades de seu grupo), para a consciência de classe (momento em 

que a classe organizada estabelece um programa de  reivindicações não só econômicas, mas 

políticas), até a consciência revolucionária (em que, já em contato com a teoria revolucionária,  

trava-se a luta pela superação do sistema capitalista). Tanto esse processo de formação da 

consciência como o de absorção da teoria revolucionária são momentos da práxis educativa 

revolucionária. 

 É, portanto, a práxis educativa revolucionária fator fundamental na construção das 

condições subjetivas da revolução, formando - a partir de método, teoria e práticas 

revolucionárias - os sujeitos revolucionários que agirão sobre as condições objetivas, buscando 

 30



 

catalisar a revolução. Refiro-me, aqui, à práxis educativa como processo que transcende a 

educação escolar17, configurando-se como ação fundamental do ser humano sobre a natureza, 

sobre a realidade, buscando compreendê-la e transformá-la, compreender-se e transformar-se.  

Designo a práxis educativa como revolucionária quando essa se guia por um projeto de 

emancipação que, em seu devir, promove a unidade entre teoria e prática, entre 

educadores/dirigentes e educandos/dirigidos, pondo fim à separação, própria da divisão social em 

classe, entre trabalho intelectual e manual. Portanto, a práxis educativa revolucionária está 

organicamente atrelada a um projeto de superação do modo de produção capitalista. 

 Marx e Engels desenvolveram um método revolucionário, o materialismo histórico 

dialético, que permite a análise científica do desenvolvimento histórico da humanidade e do 

sistema capitalista, apresentando a necessidade da revolução comunista através de seu sujeito 

revolucionário, o proletariado. Mas, entre o sujeito revolucionário e a teoria revolucionária há um 

dilema eminentemente educacional e organizativo não solucionado, mas apenas esboçado na obra 

marxiana. Marx e Engels não explicitaram, ao longo de seus estudos, qual tipo de relação seria 

estabelecida entre os dirigentes, a base militante, o partido comunista e o povo em geral, nem 

como ocorreria a constituição da consciência revolucionária e, conseqüentemente, como se 

efetivaria concretamente o processo revolucionário: 

 

No que diz respeito à organização política, Marx e Engels sempre mostraram sua 
necessidade para poder impulsionar a práxis revolucionária. [...] No entanto, não 
obstante as referências que podemos encontrar nesse ponto ao longo da obra de 
Marx, não se pode dizer que exista nela uma teoria do partido, e menos ainda do 
partido único da classe operária. Isso se explica, em primeiro lugar, por que o 
decisivo para ele é a classe como protagonista revolucionário fundamental e, em 
segundo lugar, por que os partidos operários – assim, no plural – apenas 
expressam diversos níveis de consciência e ação da própria classe. Marx não se 
preocupou, em conseqüência, em elaborar princípios organizativos com validade 
universal (VÁZQUEZ, 2007, p. 318). 
 

                                                 
17 Com “transcende a educação escolar” busco salientar que a práxis educativa não ocorre exclusivamente como 
prática educativa escolar, tampouco está limitada ao espaço escolar. Mas, nem por isso, a práxis educativa deixa de 
ser influenciada pela educação escolar, forma mais desenvolvida de educação na sociedade em que vivemos, 
tampouco está isenta dos dilemas filosóficos e pedagógicos observados e historicamente debatidos por aqueles que 
pensam e fazem a educação escolar. Contudo, me parece inegável que a práxis educativa desenvolvida pelas 
organizações políticas da classe trabalhadora (sindicatos, movimentos, partidos) encontra, potencialmente, maior 
possibilidade para se realizar enquanto práxis educativa revolucionária (unidade entre teoria e prática), já que se 
desenvolve, nesses espaços, com menor (ou quase nula) intervenção direta do Estado em seus conteúdos e didáticas 
(o que não significa que não haja, nas organizações, também inúmeras limitações, como o amadorismo e a baixa 
profissionalização dos formadores políticos) .  

 31



 

 Marx confiava muito no potencial da classe operária, um “‘proletariado puro’, já 

constituído historicamente como classe revolucionária e, como tal, tanto em seu saber como em 

seu agir, não contaminado ideologicamente por seu antagonista: a burguesia” (VÁZQUEZ, 2007, 

p. 312). Essa confiança fez com que Marx não considerasse que a classe trabalhadora precisaria  

de “uma instância exterior para elevar-se à consciência de seu ser e organizar-se e atuar conforme 

esse ser” (Ibidem, p. 312).  

 Apropriando-se das observações esparsas de Marx e Engels sobre o assunto, coube a 

Lênin, no início do século XX, diante de uma classe trabalhadora enfraquecida e ideologicamente 

hegemonizada por uma forte burguesia, a elaboração teórico-prática de “um partido de novo tipo” 

(LÊNIN, 1975), sintetizando os traços gerais da teoria da revolução e do partido revolucionário, 

desenvolvendo uma “pedagogia histórica” (MANDEL, 1979, pp. 71-80) que busca solucionar o 

problema da transformação da consciência de classe potencial, sindical, em consciência de classe 

real, política e revolucionária.  

 Reafirmo, portanto, que a revolução comunista – segundo o pensamento de Marx e Lênin 

- é um processo longo de superação ativa e consciente do modo capitalista de produção ancorado 

no processo de educação e auto-educação emancipadora da classe trabalhadora (e de toda a 

humanidade) catalisado por suas organizações de vanguarda. Logo, a práxis educativa 

revolucionária é um processo concomitante de educação e auto-educação da classe trabalhadora e 

das massas, mediada por suas organizações revolucionárias. 

 Gramsci, assim como Lênin, despende grande energia reflexiva para melhor compreender 

e fazer avançar essa “pedagogia histórica” que permite a educação e auto-educação da classe 

trabalhadora na realização do processo revolucionário. Mas, diferentemente de Lênin, o 

pensamento de Gramsci acerca da revolução e da práxis educativa é cercado de grandes 

polêmicas e diferentes interpretações. Por isso mesmo, antes de discutir as formas ou momentos 

da práxis educativa revolucionária a partir de Gramsci, é necessário esclarecer a que leitura, 

acerca do papel da educação e da revolução nesse autor, me vinculo. 

  

 

 

 

 

 32



 

1.1 Gramsci e a revolução 

 

 Para melhor nos localizarmos no desenvolvimento do pensamento de Gramsci, apresento 

uma periodização, conforme Coutinho (1999), do desenvolvimento de seu pensamento em quatro 

momentos em que transformações no contexto histórico determinaram mudanças de ênfase ou de 

qualidade em sua reflexão. O primeiro período, de formação juvenil, ocorre entre 1910 e 1918, 

momento em que Gramsci já devota grande atenção ao trabalho cultural e de educação; o 

segundo período abrange o biennio rosso18 (1919-1920), quando Gramsci, influenciado pelo 

clima otimista da revolução socialista na Rússia (1917), desenvolve intenso trabalho junto aos 

conselhos de fábrica, buscando preparar o caminho da revolução na Itália; o terceiro momento 

abrange a ascensão do fascismo (1921-1926), período em que Gramsci busca entender os motivos 

do fracasso das revoluções no Ocidente; e, por fim, o quarto momento ou período carcerário 

(1926-1937) em que Gramsci pode desenvolver uma reflexão mais afastada dos fatos políticos 

imediatos, mas não menos dirigida pela análise concreta de situações concretas. Ressalto que esta 

divisão não visa a estabelecer possíveis rupturas entre um jovem e um maduro Gramsci, apenas 

nos situam quanto ao contexto e nos esclarecem sobre os rumos de aprofundamento da reflexão 

gramsciana derivados, em alguma medida, da conjuntura histórica e/ou pessoal vivida pelo 

filósofo. Acredito, assim como Dias, que: 

  

A propalada descontinuidade entre o Gramsci dos Conselhos de Fábrica e dos 
Cadernos do Cárcere é uma falsa questão. Entre os textos em que Gramsci 
trabalha a atualidade da revolução e aqueles em que faz a reflexão sobre as 
razões da não realização da virtualidade revolucionária do biennio rosso e 
aqueles da época marcada pelo predomínio fascista, vale dizer, em que ele 
repensa as práticas revolucionárias nos países capitalistas de institucionalidade 
condensada sob a predominância imperialista, não há uma ruptura. A temática 
central permanece. A forma como são trabalhados os conceitos é a mesma. 
Obviamente atualizam-se categorias, constroem-se novas. Mas o fio que 
perpassa toda a obra é o mesmo: a capacidade orgânica das classes trabalhadoras 
construírem uma nova civiltà. (DIAS, 1996, p. 107). 

 

                                                 
18 O “biennio rosso” (biênio vermelho) foi um curto período da história da Itália (1919-1920) em que a revolta 
popular, através dos conselhos de fábrica e de suas greves, ameaçaram a ordem institucional, principalmente, no 
norte do país, expressivamente em Turim.  

 33



 

 Mesmo não havendo rupturas em seu pensamento, o fracasso da revolução na Itália (fim 

do biênio rosso) e em outros países do Ocidente  provocou em Gramsci um longo processo de 

autocrítica que alterou profundamente a qualidade de suas reflexões até o fim de sua vida. 

 Em um primeiro momento, o pensamento gramsciano está vinculado ao ascenso das lutas 

operárias em diversos países, inclusive na Itália, após a revolução bolchevique na Rússia em 

1917. A recepção das notícias de outubro somada à observação do fortalecimento do movimento 

operário em Turim, expresso em diversas greves em 1919 e 1920, favoreceram a radicalização de 

seu pensamento. Durante esse período, os operários, através de seus conselhos, assumiram o 

controle de diversas fábricas. Gramsci via nisso um paralelo com o processo de formação dos 

soviets19 na revolução russa, o que o levou a defender que o Partido Socialista Italiano (PSI), do 

qual fazia parte, deveria urgentemente organizar as massas para a tomada imediata do poder:  

 

[...] o Partido deve lançar um manifesto no qual a conquista revolucionária do 
poder político seja colocada de modo explícito, no qual o proletariado industrial 
e agrícola seja convidado a se preparar e se armar e no qual sejam indicados os 
elementos das soluções comunistas para os problemas atuais, ou seja, controle 
proletário sobre a produção e a distribuição, desarmamento dos corpos 
mercenários armados, controle dos municípios exercido pelas organizações 
operárias (GRAMSCI, 2004b, pp. 360-361, “Para uma renovação do partido 
socialista” em L’Ordine Nuovo de 8/05/1920).  

 

 Mas o clamor de Gramsci e do grupo formado ao redor de L’Ordine Nuovo20 não foi 

ouvido pelo PSI, que já dava sinais de sofrer a influência do reformismo da II Internacional21. 

                                                 
19 Os Conselhos Operários ou Soviéts foram corpos deliberativos constituídos de operários ou membros da classe 
trabalhadora que regulavam e organizavam a produção material de um determinado território, setor ou indústria. 
Surgiram, pela primeira vez, nos levantes de 1905 na Rússia, reaparecendo durante a revolução de 1919, tendo papel 
decisivo na construção de um duplo poder que fortaleceu a derrubada do poder burguês.  
20 L'Ordine Nuovo foi um periódico semanal italiano, fundado em 1°. de maio de 1919, por Antonio Gramsci e mais 
alguns jovens intelectuais socialistas de Turim, como Palmiro Togliatti, Angelo Tasca e Umberto Terracini. Nas 
palavras de Gramsci: "[...] L'Ordine Nuovo tornou-se, para nós e para os que nos seguiam,  ‘o jornal  dos Conselhos 
de Fábrica'. Os operários amaram L'Ordine Nuovo (e podemos afirmar isso com íntima satisfação). E por quê os 
operários amaram L’Ordine Nuovo? Porque, nos artigos do jornal,  encontraram uma parte deles mesmos, a melhor 
parte deles mesmos. Porque sentiam que, nos artigos de L’Ordine Nuovo, estava presente a mesma indagação que 
eles se faziam: 'Como podemos nos tornar livres? Como podemos nos tornar nós mesmos?'  Porque os artigos de 
L’Ordine Nuovo não eram frias arquiteturas intelectuais, mas brotavam de nossa discussão com os melhores 
operários,  elaboravam sentimentos, vontades e paixões reais da classe operária de Turim, que tinham sido 
experimentados e provocados por nós. E porque os artigos de L’Ordine Nuovo eram  quase como uma ‘tomada de 
consciência’ de eventos reais, vistos como momentos de um processo de íntima libertação e auto-expressão da 
classe” (GRAMSCI, 2004b, p. 404, “A Rússia, a potência mundial” em L’Ordine Nuovo de 14/08/1920). 
21 O reformismo ou a social-democracia é uma ideologia política criada no fim do século XIX por partidários 
do marxismo que acreditavam que a transição para uma sociedade socialista poderia ocorrer sem uma revolução, mas 

 34

http://pt.wikipedia.org/wiki/Oper%C3%A1rio
http://pt.wikipedia.org/wiki/Classe_trabalhadora
http://pt.wikipedia.org/wiki/Classe_trabalhadora
http://pt.wikipedia.org/wiki/It%C3%A1lia
http://pt.wikipedia.org/wiki/1_de_maio
http://pt.wikipedia.org/wiki/1919
http://pt.wikipedia.org/wiki/Antonio_Gramsci
http://pt.wikipedia.org/wiki/Socialistas
http://pt.wikipedia.org/wiki/Turim
http://pt.wikipedia.org/wiki/Palmiro_Togliatti
http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Angelo_Tasca&action=edit&redlink=1
http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Umberto_Terracini&action=edit&redlink=1
http://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A9culo_XIX
http://pt.wikipedia.org/wiki/Marxismo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Socialismo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Revolu%C3%A7%C3%A3o


 

Logo, o PSI não assume a liderança do movimento grevista. Assim, em 1921, já com o 

movimento das fábricas derrotado, Gramsci abandona o PSI e cria, junto a outros camaradas, o 

PCI (Partido Comunista Italiano). Com a criação do PCI, abre-se um novo momento histórico na 

conjuntura da luta revolucionária italiana, assim como um “novo” momento de reflexão teórica 

para Gramsci que, agora, busca entender os sentidos da derrota das greves, da dissolução dos 

conselhos de fábricas e do arrefecimento do PSI.  

 A partir de 1923, ao tentar compreender o fracasso da revolução socialista na Itália e em 

outros países do Ocidente, Gramsci começa gradativamente a apreender as diferenças na 

constituição desses Estados se comparados aos do Oriente, como o Estado russo. Empenha-se, 

então, no estudo da constituição da sociedade italiana moderna e de suas organizações civis que 

sustentavam o aparelho estatal. Já em 1924, partindo de observações de Lênin sobre a maior 

dificuldade de conquista do poder nas sociedades capitalistas avançadas, Gramsci formularia pela 

primeira vez a idéia de uma “[...] diferença estrutural entre as formações econômico-sociais do 

‘Ocidente’ e do ‘Oriente’, com a necessária conseqüência de que é preciso elaborar estratégias 

que levem em conta e se adéqüem a essa diferença" (COUTINHO, 1999, pp. 63-64). E, em carta 

a Togliatti, em fevereiro de 1924, enuncia claramente: 

 

A determinação, que na Rússia era direta e lançava as massas às ruas para o 
assalto revolucionário, complica-se na Europa Central e Ocidental em função de 
todas estas superestruturas políticas, criadas pelo maior desenvolvimento do 
capitalismo; torna mais lenta e mais prudente a ação das massas e, portanto, 
requer do partido revolucionário toda uma estratégia e uma tática bem mais 
complexas e de longo alcance do que aquelas que foram necessárias aos 
bolcheviques no período entre março e novembro de 1917 (GRAMSCI, 2004c, 
p. 183-184, “A Togliatti, Scoccimarro e outros” em Lettere 1908-1926 de 
9/02/1924).  

 

 A partir desse processo de reflexão e comparação, Gramsci conclui que o processo 

revolucionário nos Estados de maior complexidade (Estados do Ocidente) exigiria a atualização 

da teoria da revolução e, conseqüentemente, da teoria da práxis educativa revolucionária. Não há 

                                                                                                                                                              
por meio de uma evolução democrática. A ideologia social-democrata prega uma gradual reforma legislativa 
do sistema capitalista, a fim de torná-lo mais igualitário, geralmente tendo em meta uma sociedade socialista. 
Divergências sobre o posicionamento acerca da Primeira Guerra Mundial promoveram o “racha” entre comunistas e 
reformistas que conviviam na Segunda Internacional Comunista (organização mundial de partidos comunistas). 
Desde então, a Segunda Internacional passou a ser hegemonizada pelos reformistas. 

 35

http://pt.wikipedia.org/wiki/Democracia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Capitalismo


 

uma descontinuidade entre o pensamento gramsciano de 1923-1926 (motivado por essa 

atualização teórico-política) e seu pensamento posterior, desenvolvido no cárcere :  

 

Contrariamente a numerosos intérpretes que insistiram na descontinuidade 
existente entre o Gramsci dirigente político dos anos de 1923-1926 (para não 
falar de Ordine Nuovo...), [...]  e o Gramsci dos Cadernos do Cárcere, parece-
nos pelo contrário que o trabalho da prisão tem sua origem profunda na “grande 
reviravolta” do ano de 1923, na reflexão política autocrítica que ele inicia 
(BUCI-GLUCKSMANN, 1980, p. 243). 

 

 Portanto, a reflexão sobre a derrota das revoluções nos Estados ocidentais, a cooptação do 

Partido Socialista Italiano e a insuficiência dos conselhos como órgãos revolucionários capazes 

de assumir as tarefas gerais de construção de um novo Estado constituem um momento 

importante que irá demarcar todo o resto do pensamento gramsciano. A chave desse momento 

encontra-se em sua atualização do papel do Estado moderno e do partido na construção da 

hegemonia.  

 Porém, muitos estudiosos de Gramsci interpretam esse momento autocrítico como uma 

ruptura com o pensamento de Marx e Lênin e, conseqüentemente, como uma ruptura com a 

necessidade da tomada do poder e com a primazia do partido revolucionário como principal 

organização de luta da classe trabalhadora.  Essa avaliação22 coloca Gramsci, em última análise, 

ombro-a-ombro com a social-democracia. Através do aprofundamento da análise do conceito de 

Estado em Gramsci, que será feita a seguir, espero evidenciar exatamente o contrário. 

 Os estudos sobre o Estado realizados por Marx e Lênin concentram-se em sua ação como 

aparelho repressivo e dominador, portanto, como organismo social que compreende as forças de 

segurança e ordem (o exército e a polícia), a administração (governo) e os mecanismos 

legislativos e judiciários. Gramsci enfatizará outro aspecto do Estado em suas reflexões, 

“ampliando” essa compreensão estrita do Estado, mostrando que sua ação não se limita à 

coerção, agindo como organizador da “hegemonia”. Para Gramsci, o Estado é um organismo 

educador e formador: 

 

                                                 
22 Uma leitura, grosso modo, liberal de Gramsci pode ser encontrada em Bobbio (1999). Exemplos desse tipo de 
pensamento podem ser vistos, também, em: D. Losurdo em “Antonio Gramsci dal liberalismo al ‘comunismo 
critico’”. Roma: Gamberetti, 1997, cap. 1; Marcello Montanari, “‘Introduzione’ a A. Gramsci, Pensare la 
democrazia. Antologia dai ‘Quaderni del carcere’”, Turim, Einaudi, 1997, p. XI e XXXVII. 

 36



 

[...] cujo fim é sempre o de criar novos e mais elevados tipos de civilização, de 
adequar a ‘civilização’ e a moralidade das mais amplas massas populares às 
necessidades do contínuo desenvolvimento do aparelho econômico de produção 
(GRAMSCI, 2002, CC 13, §7, p. 23).  

 

 Portanto, fazem parte do Estado todos os “aparelhos privados de hegemonia”23 

(GRAMSCI, 2004a, CC 10, §12, p. 320) que atuam na elaboração e difusão da ideologia da 

classe dominante. É importante perceber que a distinção entre "público" e "privado", dirigido a 

esses aparelhos, é uma distinção puramente jurídica que não muda seu papel na construção da 

hegemonia. Públicas ou privadas, as instituições do Estado continuam funcionando como 

organizadoras, educadoras e dirigentes da classe dominante, assumindo até mesmo a função de 

um partido, ainda que mais difuso, ao arregimentar um "exército" ideológica e culturalmente 

preparado para agir.  

 Com o amadurecimento das sociedades modernas, o Estado ampliou seu raio de ação em 

direção à sociedade civil através de diversas instituições. Portanto, ao contrário do Estado russo 

de 1917, extremamente concentrado ao redor do aparelho de governo, os Estados ocidentais 

modernos fincaram postos avançados de defesa na sociedade civil, responsáveis pela construção 

da hegemonia burguesa e pela dispersão de sua ideologia. Isso obriga os revolucionários a uma 

“guerra” mais lenta, na qual, inicialmente, deve-se fortalecer a disputa pela hegemonia para um 

posterior avanço e conquista do aparelho de governo. A partir desse entendimento, Gramsci 

desenvolve o conceito de “Estado integral”, ou seja, de que o Estado é formado pelo “aparelho de 

governo”, também chamado por Gramsci de “sociedade política”, e pelos “aparelhos privados”, 

ou “sociedade civil” (GRASMCI, 2007, CC 06, §137, pp. 254-255). Não se deve tomar essa 

distinção de forma mecânica, já que as duas “sociedades”, a política e a civil, se entrelaçam. 

Tampouco se deve dicotomizar a relação, associando coerção exclusivamente à sociedade 

política e, o consenso, à sociedade civil. Bianchi desfaz essa leitura restrita ao analisar trechos 

dos Cadernos em que Gramsci identifica, também, coerção na sociedade civil e consenso na 

sociedade política: “Fazendo um uso mais literário do que literal dos conceitos é possível afirmar 

que na sociedade civil o consenso é ‘hegemônico’, enquanto que na sociedade política é a 

                                                 
23 Macciocchi (1977, p. 183) afirma que Gramsci utiliza "aparelho" e "hegemonia" em um contexto teórico 
inteiramente novo: fala em "hegemonia no aparelho político", em "aparelho hegemônico político e cultural das 
classes dominantes", em "aparelho privado de hegemonia" ou sociedade civil.  

 

 37



 

coerção. Ou seja, os espaços institucionais de exercício das funções de direção e dominação não 

são exclusivas” (BIANCHI, 2008, p. 215). 

 A função do Estado para Gramsci não se contrapõe ao núcleo das concepções de Marx e 

Lênin. Trata-se de, partindo do desenvolvimento teórico desses autores sobre o Estado, atualizá-

lo a um novo contexto histórico, com novas bases materiais, o que lhe permitiu aprofundar a 

análise da anatomia do Estado, trazendo à tona questões inéditas ou que pouco se apresentavam 

nos períodos anteriores. Portanto, independentemente dessa atualização da teoria do Estado, este 

continua sendo para Gramsci, assim como para Marx e Lênin, um instrumento fundamental de 

dominação de classe.  

 Marx e Lênin viveram em um período em que o Estado era, quase exclusivamente, o 

aparelho de governo portador do poder de coerção. Num primeiro momento, Gramsci 

compartilha esse pensamento. Mas, com o fracasso das greves de Turim e das revoluções nos 

Estados do Ocidente, percebe o prolongamento da ação e influência do Estado através de 

instituições da sociedade civil desenvolvida:  

 

No Oriente o Estado era tudo, a sociedade civil era primitiva e gelatinosa; No 
Ocidente havia entre o Estado e a sociedade civil um justa relação, e ao oscilar 
do Estado, podia-se imediatamente reconhecer uma robusta estrutura da 
sociedade civil. O Estado era apenas uma trincheira avançada, por trás da qual se 
situava uma robusta cadeia de fortalezas e casamatas (GRASMCI, 2007, CC 07,  
§27, p. 262). 

 

 Por isso mesmo, “Gramsci não inverte nem nega as descobertas essenciais de Marx, mas 

‘apenas’ as enriquece, amplia e concretiza, no quadro de uma aceitação plena do método do 

materialismo histórico” (COUTINHO, 2003, p. 123). 

 A disputa pela hegemonia determinaria a necessidade de uma forma de luta específica que 

Gramsci denominou, a partir da observação das táticas militares, de “guerra de posição”, que não 

se contrapõe à “guerra de movimento”, ou seja, à tomada direta do poder. Esses dois tipos de 

“guerra” se complementam: a primeira se dá de modo processual, compatível com o tempo 

político-pedagógico e, a segunda, ocorre no tempo político-militar. A educação das massas para a 

elevação de sua consciência serve de suporte à tomada do poder. O mérito de Gramsci está em 

perceber que, na conjuntura em que vivia: “[...] a guerra de movimento torna-se cada vez mais 

guerra de posição; e pode-se dizer que um Estado vence uma guerra quando a prepara de modo 

minucioso e técnico no tempo de paz” (GRAMSCI, 2002, CC 13, §7, p. 24). 

 38



 

 Apesar da importância atribuída por Gramsci à “guerra de posição” nos Estados 

ocidentais, ele não abandona a perspectiva da “guerra de movimento”, como interpreta Coutinho 

(1999, p. 149), que observa no adensamento da sociedade civil o aumento de participação 

política, o que excluiria a “guerra de movimento” nos “Estados democráticos modernos” (Ibidem, 

p. 149). Com base em uma análise rigorosa dos Cadernos do Cárcere, Bianchi critica a 

positividade que Coutinho atribui ao “Ocidente”, ou seja, aos “Estados democráticos modernos”, 

já que em Gramsci “uma sociedade civil burguesa mais densa e complexa pode, também, 

significar (e freqüentemente significa) uma expansão dos aparelhos privados e controle e 

passivação das classes subalternas” (BIANCHI, 2008, pp. 197-198).   

 Pode-se verificar a permanência da “guerra de movimento” dentro do quadro de 

estratégias de Gramsci a partir de sua reflexão acerca dos momentos da correlação de forças: 1) 

há um primeiro momento em que as forças sociais estão estritamente ligadas à estrutura objetiva, 

portanto um momento econômico-corporativo; 2) há um segundo momento em que o central é a 

dinâmica das forças políticas, graus de consciência e organização; 3) e, por fim, mas não menos 

decisivo, há o momento militar ou político-militar (GRAMSCI, 2002, CC 13, §17, pp. 40-43). 

Para Gramsci, “[...] o desenvolvimento histórico oscila continuamente entre o primeiro e o 

terceiro momento, com a mediação do segundo” (Ibidem, §17, p. 43). Fica evidente, portanto, 

como a “guerra de movimento”, ou o “momento político-militar”, continua presente como 

aspecto essencial para o processo revolucionário.  

 A elaboração do conceito de “guerra de posição” é fruto da complexificação do desafio 

revolucionário decorrente da ampliação do poder de ação do Estado nos países do Ocidente, o 

que exige uma reformulação estratégica que permita a tomada do poder desse novo “Estado 

integral”, ou seja, passando por momentos mais amplos e profundos de disputa hegemônica no 

plano político e econômico-corporativo. É a partir da análise conjuntural que se deve equacionar 

a quantidade de energia dispensada em cada tipo de guerra e em que momento investir essa 

energia.  Segundo Fontana:  

 

[...] cada termo das díades de Gramsci [coerção-consenso, guerra de movimento-
guerra de posição; sociedade civil-sociedade política; etc] [...] pressupõe o outro, 
de tal modo que o emprego de um depende do emprego do outro. Desse modo o 
problema reside na determinação empírica das proporções em que cada face das 
díades se manifestam em cada situação histórica concreta  (FONTANA In: 
COUTINHO, 2003, pp. 119-120). 
 

 39



 

 A estrutura maciça dos Estados modernos, seja como organizações estatais, seja como 

conjunto de associações na vida civil, constitui para a arte política algo similar às “trincheiras” e 

às fortificações permanentes da frente de combate na guerra de posição: faz com que seja apenas 

“parcial” o elemento do movimento que antes constituía “toda” a guerra (GRAMSCI, 2002, CC 

13, §7, p. 24). Assim, não há exclusão de uma ou de outra forma de luta, sendo esta determinada 

pelo estágio de desenvolvimento da democracia liberal e pela correlação de forças na luta de 

classes em cada país. 

 Gramsci, ao longo de toda sua reflexão, não abandona sua convicção quanto à 

necessidade da tomada do poder como parte do processo revolucionário, apenas desloca 

gradativamente suas preocupações para as necessidades concretas de sua época: o Estado 

moderno ocidental e o papel da “sociedade civil” na construção do poder da classe dominante. 

Percebe a dificuldade de realizar a tomada direta do aparelho de governo, assim como ocorreu na 

Rússia, pois a sociedade civil italiana, muito mais desenvolvida que a imatura sociedade civil 

russa, agiria como trincheira contra-revolucionária, dificultando enormemente, ou mesmo 

impedindo a realização plena do processo revolucionário. Gramsci nota, portanto, a necessidade 

da construção de uma “ideologia proletária”, ou cultura proletária, que, difundida, pudesse 

conformar a “hegemonia proletária”, passo fundamental para a realização do processo 

revolucionário. 

 Tampouco há qualquer abandono do partido, por parte de Gramsci, como principal agente 

catalisador do processo revolucionário. Há apenas uma adaptação de sua função à nova estratégia 

revolucionária. Não bastaria ao partido criar as condições para a tomada do poder no momento da 

crise de hegemonia da classe dominante; caberia também a ele atuar como agente educativo 

desde antes da tomada do poder, buscando tornar-se força dirigente. O partido revolucionário 

deve atuar como “intelectual-coletivo” na formação das massas, fortalecendo a hegemonia da 

classe proletária ainda imersa na sociedade capitalista, abrindo assim caminho para a tomada do 

poder. A classe proletária deve: 

 

[...] tornar-se uma classe dirigente antes mesmo de ser uma classe dominante, 
impor sua própria direção intelectual e moral, desagregar o bloco ideológico 
superestrutural do adversário e fazer explodir suas contradições para fazer avançar 
a nova visão revolucionária; criar um novo sistema hegemônico capaz de destruir 
a retaguarda do inimigo, essas “trincheiras”, essas “casamatas”, essas “fortalezas” 
e esses campos encravados no próprio coração da sociedade civil 
(MACCIOCCHI, 1977, p. 160). 

 40



 

 

Gramsci ataca frontalmente os fatalistas e economicistas que acreditam que as 

contradições inerentes ao capitalismo “empurrarão” a classe trabalhadora para um processo 

revolucionário. Sabe a importância do desenvolvimento das condições subjetivas através da 

práxis educativa revolucionária, estabelecendo uma relação orgânica entre a reflexão e a luta 

concreta, visando à construção da hegemonia proletária e a tomada do poder.  

É certo que Gramsci é um dos pensadores marxistas que mais se dedicou à questão da 

cultura e da educação. Mas é importante entender que essa preocupação está sempre conectada à 

análise das condições objetivas do modo de produção capitalista. Gramsci busca compreender a 

organização da cultura e o universo ideológico a partir das determinações histórico-sociais 

necessárias para revolução socialista. Entende, assim como Marx e Lênin, que os indivíduos se 

formam politicamente ao lutarem contra as condições alienantes em que vivem, quando se 

reconhecem como membros de uma mesma força hegemônica. É na ação coletiva e histórica de 

transformação que se dá a síntese dialética entre objetividade e subjetividade, entre teoria e 

prática, na qual intelectuais e “simples” constituem um bloco histórico, uma força hegemônica 

capaz de realizar a revolução. Gramsci entende que essa práxis política e educativa só pode ser 

mediada por um ser-coletivo, sendo o partido revolucionário potencialmente o melhor educador 

coletivo entre as organizações políticas.  

 Ao longo de sua trajetória pré-carcerária, o marxista italiano gradativamente assimila, 

ainda que por contato indireto, as idéias centrais do pensamento de Lênin acerca do partido, de 

sua práxis educativa e de sua ação hegemônica. No cárcere, o aprofundamento dessa reflexão 

leva a uma superação dialética dos conceitos-chave de Lênin, ou seja, conserva o que há de 

essencial na reflexão do líder bolchevique e a atualiza e a amplia de acordo com a realidade 

vivida nos Estados ocidentais. Segundo Coutinho: 

 
É porque foi leninista que Gramsci pôde realizar esse movimento de superação, 
do mesmo modo como só por ter sido o mais conseqüente marxista de seu tempo 
é que Lênin foi capaz de renovar e atualizar, em pontos decisivos, a herança de 
Marx e Engels (COUTINHO, 1999, p. 85). 

 

 Por isso, faço coro ao posicionamento de Coutinho (1999, p. 85) que nega uma leitura, 

infelizmente muito difundida, de que Gramsci é uma alternativa ao leninismo. Essa leitura reforça 

a caricatura costumeiramente propagada sobre o ideário de Lênin (autoritarismo, revolução 

 41



 

violenta e irracional, hierarquização estratificada, vanguardismo e substituísmo) e também sobre 

o ideário de Gramsci (dialogicidade, revolução pacífica e gradativa, horizontalidade, basismo e 

supervalorização da participação popular).  

 Repito, portanto, que a autocrítica de Gramsci a partir de 1923 não implica rupturas. Há, 

sim, um movimento mais radical, desse momento em diante, de aprofundamento de sua reflexão 

teórica anterior. Segundo Coutinho (1999, p. 81) há uma relação dialética de 

superação/conservação entre a produção teórica anterior ao cárcere e durante ele: “as reflexões 

carcerárias, graças ao tratamento ‘fur ewig’24, elevam a um nível superior os elementos 

sistemáticos contidos nos escritos anteriores”. 

 Com os conceitos de “hegemonia”, “Estado integral” e “guerra de posição”, Gramsci 

constrói uma nova estratégia revolucionária a partir do arcabouço teórico da filosofia da práxis, 

constituído por Marx, Engels e Lênin. A preocupação central de Gramsci ao longo de toda sua 

obra (desde sua entrada no PSI, passando pela criação do novo partido - o PCI -, até suas 

reflexões no cárcere) é a construção de uma nova sociedade, a sociedade comunista, a partir da 

revolução proletária. Dias reforça esta compreensão quando diz: 

 

Do nosso ponto de vista, a reflexão central de Gramsci é a necessidade de se 
pensar historicamente a questão da revolução socialista na Itália: de pensar a 
prática concreta do Partido Socialista Italiano como Estado em potência, como 
antagonista do Estado capitalista, como embrião de uma nova forma estatal. É, 
pois, ao pensar o Estado, como instituição conflitiva e contraditória, que 
Gramsci pode colocar a questão da dominação ideológica da burguesia sobre as 
classes subalternas. A questão da construção de uma ideologia própria para o 
proletariado é então fundamental, graças à qual esta classe pode libertar-se. E 
não apenas isto: graças a ela é possível que, pensando-se a si mesma como 
classe, e como classe tendente a construir uma nova sociedade, coloque a 
questão da libertação de todas as classes subalternas, oprimidas e exploradas 
(DIAS, 2000, pp. 16-17). 

 

Marx, Lênin e Gramsci não se opõem. Reconheço o vínculo essencial entre Gramsci e 

Lênin e entendo que o filósofo sardo absorve o núcleo central do pensamento de Marx25, 

                                                 
24 “Fur ewig” é um termo que Gramsci empresta de Goethe e que significa “para sempre”. Em carta enviada do 
cárcere à Tânia, de 19 de março de 1927, Gramsci demonstra o desejo de realizar um estudo “fur ewig”, ou seja, com 
maior profundidade, em que o caráter teórico não estivesse atrelado aos acontecimentos imediatos da conjuntura, 
mas à análise do desenvolvimento histórico das forças sociais (GRAMSCI, 2005a, p. 128).  
25 Para um estudo mais aprofundado da conexão filosófica de Gramsci com o marxismo originário, ver Martins 
(2008).  

 42



 

mantendo assim o essencial desses pensadores à medida que os renova, quando os utiliza como 

instrumental para compreender o desenvolvimento das determinações sócio-históricas em seu 

próprio momento.  

 

 

1.2 A práxis educativa em Gramsci   

 

 A temática pedagógica ocupa uma posição de grande destaque, senão central no 

pensamento gramsciano, “[...] articulando-se, seja como interesse educativo imediato no nível 

individual ou 'molecular', seja como luta política pela organização da cultura de massa” 

(MANACORDA, 2008, p. 28).  Gramsci é um dos pensadores marxistas que mais atenção 

devotou à práxis educativa no processo revolucionário, qualificando-a como “[...] o máximo 

problema de classe” (GRAMSCI apud DIAS, 2000, p. 73, “La prima pietra” em Cronache 

Torinesi de 09/12/1916). Por isso mesmo, todo processo educativo, para ser realmente 

emancipador, deve estar vinculado ao ponto de vista da classe proletária, que é a que permite a 

avaliação mais ampla e totalizante dos processos sociais.  

 Por isso, parto da concepção de que as relações educativas em Gramsci não podem ser 

resumidas ao âmbito da educação escolar formal, pois a reflexão de Gramsci sobre educação tem 

sempre como objetivo pensar a práxis educativa na formação de novas sociabilidades, tendo em 

mente a instauração de uma sociedade comunista:  

 

[...] a relação pedagógica não pode ser limitada às relações especificamente 
‘escolásticas’26, através das quais as novas gerações entram em contato com as 
antigas e absorvem as suas experiências e os seus valores historicamente 
necessários, ‘amadurecendo’ e desenvolvendo uma personalidade própria, 
histórica e culturalmente superior. Esta relação existe em toda a sociedade no 
seu conjunto e em todo o indivíduo com relação aos outros indivíduos, bem 
como entre camadas intelectuais, entre governantes e governados, entre elites e 
seguidores, entre dirigentes e dirigidos, entre vanguarda e corpos do exército  
(GRAMSCI, 2004a, CC 10, §44, pp. 399-400). 

 

                                                 
26 O termo original utilizado por Gramsci é “scolastici”, que comporta dois sentidos: “escolares” ou “adepto da 
escolástica”, doutrina filosófica da Idade Média. Pelo contexto, a melhor tradução, neste caso, seria “escolares”. 

 43



 

 A educação para Gramsci está intimamente associada à noção de práxis anunciada por 

Marx, em que a modificação da natureza do homem decorre de sua ação sobre a natureza e sobre 

as relações sociais. Esse é o processo educativo: apreender, a partir da ação sobre a realidade, as 

transformações ocorridas (tanto no meio como no ser agente) na busca por validar hipóteses e 

teorias sobre o real. Por isso mesmo, todo ser humano é um agente da práxis educativa, pois age 

sobre o meio e reflete sobre sua ação, transformando-se e transformando-a. Nesse sentido, todo 

ser humano é um educador, é um “filósofo”, ainda que não ocupe a função especializada de 

filósofo: 

 

Não há atividade humana da qual se possa excluir toda intervenção intelectual, 
não se pode separar o Homo faber do Homo sapiens. Em suma, todo homem, 
fora de sua profissão, desenvolve uma atividade intelectual qualquer, ou seja, é 
um ‘filósofo’, um artista, um homem de gosto, participa de uma concepção do 
mundo, possui uma linha consciente de conduta moral, contribui assim para 
manter ou para modificar uma concepção do mundo, isto é, para suscitar novas 
maneiras de pensar (GRAMSCI, 2006, CC 12, §3, pp. 52-53). 

 

 O espaço educativo não se restringe, portanto, a um espaço específico e nem a um 

momento estipulado. Todos estamos a todo o momento educando ou sendo educados e dirigidos 

pelo meio em que vivemos, pelos aparelhos hegemônicos da burguesia,  pelas pessoas ao nosso 

redor. Nessa concepção, o mestre não é apenas o professor lotado na escola, mas todo aquele que 

representa a consciência crítica da sociedade e assume a missão de “mediador entre a sociedade 

global e a personalidade do jovem em desenvolvimento, apóie e estimule o processo de evolução 

histórica buscando um equilíbrio dinâmico e dialético entre a pressão social e a autonomia 

individual” (LOMBARDI apud TAVARES DE JESUS, 1989, p. 93).  

 Gramsci compreende a relação pedagógica para além de seu sentido usualmente 

assumido, concebendo-a como experiência coletiva de emancipação que ocorre através de 

diversas instituições mediadoras: “Gramsci logo irá colocar, [...] ao lado das organizações 

políticas e sindicais como órgãos de hegemonia imediatamente política, também todas as outras 

instituições educativas de consenso, e entre essas, a escola” (MANACORDA, 2008, p. 125). Para 

mostrar a amplitude das instituições consideradas educativas por Gramsci, basta citar que este via 

o próprio Estado como educador, assim como considerava educativas as iniciativas de Henry 

Ford para adequar a nova sociedade americana aos padrões de produção que nasciam em suas 

 44



 

fábricas, processo este que o autor nomeia de “americanismo” (GRAMSCI, 2001, CC 22, §1, p. 

239).  

 Isto não implica dizer que Gramsci não se preocupava de todo com o espaço formal da 

sala de aula, em que há um especialista educador devotado a desenvolver um processo educativo 

planejado. Tampouco reduzo a importância da transmissão da cultura universal acumulada pela 

humanidade, que se realiza através do sistema escolar, para a formação dos militantes, apesar de 

todos os problemas que essa forma de educação apresenta sob a direção da classe dominante 

burguesa via Estado. Busco, somente, compreender o foco de sua reflexão educativa a partir do 

entendimento geral de seus objetivos teóricos e práticos que estão, como já apontei, relacionados 

ao processo revolucionário.   

 Assim, Gramsci, quando pensa a práxis educativa, compreende ao mesmo tempo a 

impossibilidade de se efetivar, sob a égide do capitalismo, uma educação voltada para o 

desenvolvimento integral do ser humano, mas também vislumbra a possibilidade de se aproveitar 

das contradições do sistema para que ações educativas, desenvolvidas no escopo de um 

movimento revolucionário (importante que se frise isso), contribuam para a formação de um ser 

humano “novo”, mesmo que em germe, apto a levar adiante as tarefas revolucionárias de 

construção do comunismo.  

  Portanto, a escola não é em si mesma revolucionária, já que essa instituição apresenta-se, 

apesar das contradições que permitem certo grau de disputa interna, como aparelho privado da 

hegemonia burguesa. A possibilidade de disputa das políticas públicas para a educação 

acompanha, em grande medida, os movimentos da luta de classes e o grau de apropriação da luta 

educacional pelo movimento revolucionário. Quando Gramsci se dirige em sua análise à escola 

formal, tem sempre em mente sua conexão ao movimento revolucionário, possibilitando o 

fortalecimento da hegemonia proletária ao preparar, ainda no capitalismo, as bases para a “escola 

unitária”27, plenamente realizável apenas numa sociedade em que a divisão em classes tenha sido 

superada. O movimento revolucionário deve, portanto, incluir em seu programa estratégico um 

                                                 
27 Não é o objetivo desta pesquisa aprofundar o conceito de “escola unitária” em Gramsci. Para a presente discussão, 
acredito que o trecho a seguir pode ilustrar suficientemente o sentido dessa expressão: “A marca social é dada pelo 
fato de que cada grupo social tem um tipo de escola próprio, destinado a perpetuar nestes estratos uma determinada 
função tradicional, dirigente ou instrumental. Se se quer destruir esta trama, portanto, deve-se não multiplicar e 
hierarquizar os tipos de escola profissional, mas criar um tipo único de escola preparatória (primária-média) que 
conduza o jovem até os umbrais da escolha profissional, formando-o, durante este meio tempo, como pessoa capaz 
de pensar, de estudar, de dirigir ou de controlar quem dirige” (GRAMSCI, 2006, CC 12, §2, p. 49). Para quem 
desejar compreender melhor esse conceito, vale a leitura de todo o segundo parágrafo do 12º Caderno do Cárcere. 

 45



 

projeto educacional que tensione o atual sistema escolar burguês para além de seus limites, 

articulando de forma dinâmica a luta por reformas ao processo revolucionário:  

 

O advento da escola unitária significa o início de novas relações entre trabalho 
intelectual e trabalho industrial não apenas na escola, mas em toda a vida social. 
O princípio unitário, por isso, irá se refletir em todos os organismos de cultura, 
transformando-os e emprestando-lhes um novo conteúdo (GRAMSCI, 2006, CC 
12, §1, p. 40).  
 

 Portanto, a escola ocupa sim um papel importante no processo revolucionário. Mas, para 

que essa instituição possa desenvolver plenamente o “princípio unitário” de que fala Gramsci, 

tornando-se a “escola unitária”, faz-se necessário um movimento revolucionário que, carregando 

já em si,  ainda que de forma precária e embrionária o “princípio unitário” (a unidade entre teoria 

e prática que a escola pouco pode aprofundar sob o jugo do Estado capitalista), ponha em marcha 

a tomada do poder, passo inicial  fundamental do processo revolucionário.    

 Para entender como Gramsci observa a práxis educativa dentro do processo 

revolucionário, é interessante também compreender como ele observa o potencial histórico do ser 

humano: “O que é o homem?”. A certa altura dos Cadernos do Cárcere, Gramsci (2004a, CC 10, 

§54, pp. 411-413) se recoloca essa pergunta, pedra fundamental de toda a filosofia, para logo em 

seguida reformulá-la, desviando-se de sua armadilha filosófica. Gramsci entende que qualquer 

resposta à pergunta “O que é o homem?” não poderia deixar de ser genérica e a-histórica, 

apresentando o ser humano como portador de uma natureza, de uma essência. Por isso mesmo, 

considera que quando nos fazemos essa pergunta estamos, na verdade, buscando compreender o 

que pode o homem se tornar, ou seja, se somos capazes de, a partir de nossa vontade, 

controlarmos nossas vidas, tornando-nos “criadores de nós mesmos”, ou se, ao contrário, 

estaríamos fadados a um ingovernável destino desconhecido, a uma natureza previamente 

estabelecida.  

 O ser humano, ao longo de sua história, vem construindo respostas possíveis a essa 

pergunta fundamental. Uma dessas respostas, a qual Gramsci despende considerável energia 

crítica, é a oferecida pela religião e, especificamente, pelo catolicismo, que postula o ser humano 

como um ser limitado a sua individualidade. Para o catolicismo, e segundo Gramsci para todas as 

filosofias produzidas até agora (com exceção da filosofia da práxis), a individualidade é o centro 

e a totalidade do ser. Assim, a origem do mau funcionamento da sociedade estaria localizada no 

 46



 

indivíduo. Por isso mesmo, para essa forma de pensar, o próprio indivíduo é o lócus da 

transformação, visão que, para Gramsci, está profundamente equivocada e deve ser 

revolucionada.  

 A individualidade é extremamente relevante, mas não é o único elemento responsável 

pela construção social e histórica, já que o ser humano como ser social, como ser histórico, é um 

processo de relações ativas e se constrói em relação com os outros, “[...] o homem é um processo, 

precisamente, o processo de seus atos” (GRAMSCI, 2004a, CC 10, §54, p. 412).  

 Gramsci afirma que a humanidade que se expressa em cada individualidade é constituída 

por três aspectos: 1) pelo próprio indivíduo; 2) por outros homens; 3) e pela natureza (Ibidem, CC 

10, §54, p. 413). A relação com esses dois últimos aspectos é mediada por um conjunto de 

relações sociais e formas de pensar constituídas historicamente através do trabalho e da técnica. 

Os elementos da individualidade, portanto, tem sua unidade dialética nas relações sociais 

concretas que o homem estabelece na produção de sua existência.  

 Assim, para transformar a si mesmo é necessário agir sobre essas relações sociais que 

constituem a individualidade, é necessário agir “para fora” e não apenas concentrar-se numa 

superação transcendente via exclusivo trabalho sobre sua própria individualidade (conforme 

pregam as religiões, o catolicismo e, também, diversas ideologias modernas que defendem a 

educação e o autoconhecimento como panacéia redentora). Portanto, para transformar a si mesmo 

é necessário transformar o ambiente, é necessário ser político. 

 Construir uma personalidade, nessa perspectiva, seria tomar consciência do conjunto das 

relações sociais que constituem a individualidade e sua concepção de mundo e, mais que isso, 

tomar consciência da historicidade dos processos que constituem as relações sociais atuais das 

quais se faz parte, compreendendo geneticamente seu movimento de formação para agir, então, 

sobre a realidade (e, portanto, sobre si), escolhendo que relações sociais (portanto, que 

personalidade) se deseja forjar. Mas, qual seria o poder de transformação de uma vontade 

individual diante desse conjunto gigantesco de relações sociais historicamente constituídas? Seria 

realmente possível que o ser humano transforme a si mesmo e a seu ambiente?  

 Gramsci responde que sim, desde que essa ação seja coletiva, que o indivíduo se associe a 

todos que desejam a mesma transformação, constituindo assim uma vontade coletiva. São muitas 

as possíveis sociedades através das quais o ser humano pode se realizar, ou seja, o ser humano, 

através da ação coletiva, pode construir seu futuro, a forma de sociabilidade que desejar, desde 

 47



 

que dentro, obviamente, do horizonte de possibilidades que o desenvolvimento das forças 

produtivas permitirem. A tomada de consciência das relações sociais, nas quais se está imerso, é 

o início de um processo de mudança. O conhecimento é, portanto, poder. Conhecimento que se 

produz não apenas pela compreensão histórica das transformações das relações sociais, mas pela 

ação transformadora sobre a realidade: “Daí ser possível dizer que cada um transforma a si 

mesmo, modifica-se, na medida em que transforma e modifica todo o conjunto de relações do 

qual ele é o centro estruturante” (GRAMSCI, 2004a, CC 10, §54, p. 413). 

 O que Gramsci está nos dizendo tem relação profunda com o conceito de práxis, princípio 

fundamental da teoria marxiana: assim como a sociedade produz o homem, este também produz a 

sociedade. É através da ação e do conhecimento produzido a partir da interação entre sujeito e 

objeto, através da unidade entre teoria e prática, que se pode buscar apreender o real e 

transformá-lo. A práxis é categoria central nas filosofias marxiana e gramsciana para a 

construção do conhecimento, para o processo de formação da consciência e, conseqüentemente, 

para a atividade educativa. O conceito de práxis rompe com o idealismo e com o materialismo 

vulgar, explicitando a relação dialética entre teoria e prática, sujeito e objeto, na produção do 

conhecimento.  A práxis é o fundamento da relação do homem com a natureza e com os outros 

homens. É a partir da práxis que Marx demarca sua concepção de objetividade: 
 

A questão se cabe ao pensamento humano uma verdade objetiva não é teórica, 
mas prática. É na práxis que o homem deve demonstrar a verdade, a saber, a 
efetividade e o poder, a citerioridade28 de seu pensamento. A disputa entre a 
efetividade ou não-efetividade do pensamento isolado da práxis – é uma questão 
puramente escolástica (MARX, 1978, p. 51). 

 

 Não se deve entender essa afirmação como adesão ao empirismo. A verificação da 

objetividade do pensamento através da prática social deve ser feita distinguindo-se essência de 

aparência. É preciso avaliar o desenvolvimento e o processo de constituição do objeto estudado 

para que se possa, através da prática social, validar a teoria. Em outros termos, a prática social é o 

critério da verdade, mas não de forma mecânica e imediata. É preciso realizar a constante 

articulação entre o particular e o universal;  é preciso observar o fenômeno em seu movimento de 

                                                 
28 O termo "citerioridade" foi criado a partir do adjetivo "citerior" que significa "que está do lado de cá", "mais perto 
de nós", "do nosso lado". 

 48



 

entificação, buscando superar a percepção de sua mera existência e atingir a essência do objeto, 

seu sentido objetivo, movimentar-se do concreto empírico para o concreto pensado29.  

 É pela práxis que o ser humano transforma o seu entorno, cria formas de relacionamento 

humano (cultura) e cria a si mesmo. A práxis, portanto, está intimamente ligada ao processo 

educativo, compreendendo educação como produção de conhecimento sobre a natureza e sobre si 

e transmissão desse conhecimento em forma de cultura. O elemento central da práxis é a unidade 

entre teoria e prática, que estabelece a produção do conhecimento não só como gesto de 

interpretação da realidade, mas como transformação-interpretação, já que a relação dialética 

sujeito-objeto pressupõe que a teoria se transforma em contato com a realidade, assim como a 

realidade se transforma sob a ação humana guiada pela teoria.  

 Não é a toa que Gramsci utiliza o termo “filosofia da práxis” no cárcere para se referir ao 

marxismo. Mais do que um recurso para burlar a censura, Gruppi (2000, p. 71) defende que 

Gramsci o faz para enfatizar sua defesa do marxismo originário como práxis transformadora, que 

confirma na práxis suas teorias, sublinhando a unidade entre teoria e ação, sujeito e objeto. 

 A filosofia da práxis não estabelece primazia ao sujeito do conhecimento ou ao objeto 

estudado, mas a relação dialética entre sujeito e objeto.  

 

Objetivo significa sempre “humanamente objetivo”, o que pode corresponder 
exatamente ao “historicamente subjetivo”. [...] Conhecemos a realidade apenas 
em relação ao homem e, como o homem é um devenir histórico, também o 
conhecimento e a realidade são um devenir, também a objetividade é um 
devenir, etc (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §17, p. 134). 

 

 No trecho acima, Gramsci não está negando a existência da objetividade, apenas afirma 

que a realidade objetiva não existe por si mesma, mas em relação histórica com o ser humano que 

a transforma. Combate, portanto, a idéia da natureza como algo pronto e acabado: “Para a 

filosofia da práxis, o ser não pode ser separado do pensar, o homem da natureza, a atividade da 
                                                 
29 “O método da ascensão do abstrato ao concreto é o método do pensamento; em outras palavras, é um movimento 
que atua nos conceitos, no elemento da abstração. A ascensão do abstrato ao concreto não é uma passagem de um 
plano (sensível) para outro plano (racional); é um movimento no pensamento, e do  pensamento. Para que o 
pensamento possa progredir do abstrato ao concreto, tem aí que se mover no seu próprio elemento, isto é, no plano 
abstrato, que é a negação da imediaticidade, da evidência e da concreticidade sensível. A ascensão do abstrato ao 
concreto é um movimento para o qual todo início é abstrato e cuja dialética consiste na superação desta 
abstratividade. O progresso da abstratividade à concreticidade e, por conseguinte, em geral movimento da parte para 
o todo e do todo para a parte; do fenômeno para a essência e da essência para o fenômeno; da totalidade para a 
contradição e da contradição para a totalidade; do objeto para o sujeito e do sujeito para o objeto” (KOSIK, 1995, p. 
30). 

 49



 

matéria, o sujeito do objeto; se se faz esta separação, cai-se em uma das muitas formas de religião 

ou na abstração sem sentido” (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §17, p. 175). 

 A unidade entre teoria e prática, objetividade e subjetividade, serve a Gramsci para 

delinear uma série de conceitos científicos úteis para interpretar o mundo que lhe era 

contemporâneo (“hegemonia”, “bloco histórico”, “novo senso comum”, “conformismo” de massa 

em sua ligação com novas formas individuais e coletivas de liberdade), bem como sua visão de 

homem: “O homem deve ser concebido como um bloco histórico de elementos puramente 

subjetivos e individuais e de elementos de massa e objetivos ou materiais, com os quais o 

indivíduo está em relação ativa” (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §48, 406).  

 Esse “bloco histórico”, essa unidade defendida por Gramsci entre elementos individuais 

(subjetivos) e coletivos ou de massa (objetivos), encontraria nos organismos coletivos espaço 

adequado para se desenvolver como experiência histórica. De todos esses organismos coletivos, 

veremos no próximo capítulo como Gramsci aponta o partido revolucionário como organismo 

que apresenta as melhores condições para o desenvolvimento dessa unidade histórica.   

 Entendo que, para Gramsci, a compreensão crítica de si, a realização do inventário de si, o 

conhece-te a ti mesmo, só pode ser realizado a partir do ser-coletivo, como práxis educativa 

revolucionária (ação e reflexão coletiva), através da qual se constrói a hegemonia proletária nos 

campos da ética, da política e do conhecimento elaborado e se a transforma em concepção de 

mundo (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §12, p. 103).  

Por tudo que foi dito, apesar da importância da educação escolar pública para a formação 

da consciência crítica e científica dentro de um projeto de luta revolucionária, considero como 

“práxis educativa revolucionária”, para o recorte específico desta pesquisa, aquela que é 

conduzida por organizações políticas da classe trabalhadora, visando à formação da consciência 

revolucionária (especialmente, de um destacamento de vanguarda dessa classe) para a construção 

do processo revolucionário. A práxis educativa realizada através do partido revolucionário (entre 

seus membros e como relação do partido, enquanto educador coletivo, com a classe e com o 

ambiente) é a que mais se aproxima, dentro das limitações e contradições do capitalismo, de uma 

educação para a formação omnilateral do ser humano, pois demanda uma práxis educativa 

coletiva e unitária que busca a elaboração de uma nova cultura e economia superiores e 

universais que superem a contradição central do capitalismo, permitindo o desenvolvimento das 

forças históricas.  

 50



 

 Por isso mesmo, analiso, a seguir, a práxis educativa revolucionária tendo por base os 

organismos coletivos da classe trabalhadora, decompondo-a, para fins de análise, em quatro 

momentos ou qualidades: 1) a práxis educativa em seu momento teórico, ou seja, a formação 

política relacionada ao processo de compreensão crítica da sociedade e de si, conduzindo à 

assunção consciente de uma visão de mundo coerente; 2) a práxis educativa em seu momento 

prático, ou seja, como processo de formação de consciência de classe a partir da ação coletiva em 

que novas práticas, valores e uma nova cultura e ética são introjetadas e compartilhadas; 3) a 

práxis educativa revolucionária, ou seja, a unidade da práxis educativa em seu momento teórico-

prático exercida através de um organismo coletivo, promovendo uma nova cognoscibilidade que 

gera novo conhecimento e novas práticas; 4) a práxis educativa como processo de construção da 

hegemonia proletária, ou seja, a práxis educativa revolucionária guiada por um projeto global de 

auto-educação emancipatória.   

 

 

2. A práxis educativa em seu momento teórico: a formação política 

 

 Restrinjo, nesta pesquisa, a concepção de formação política ao processo educativo de 

caráter intelectual que promove a compreensão crítica da sociedade e de si mesmo - em sua 

historicidade - através da realização do “inventário” do “senso comum”, do qual se parte, para 

constituir, então, uma concepção coerente de mundo, uma “filosofia”. O momento teórico da 

práxis educativa revolucionária é conduzido em e por organizações políticas da classe 

trabalhadora em diferentes níveis de aprofundamento. 

 A formação política, ou o momento teórico da práxis educativa no processo 

revolucionário, possui como elemento predominante é a teoria e o processo educativo é de caráter 

intelectual. Não se deve aferir disso que não haja prática envolvida nesse momento da práxis 

educativa, o que obviamente seria impossível. A práxis educativa em seu momento teórico pode, 

basicamente, ser sintetizada para fins de análise em duas atividades principais: 1) o processo de 

transmissão ou ensino da teoria revolucionária, que ocorre em espaços formais (ou seja, 

aprovados oficialmente pela organização) ou informais, dentro da organização política ou em 

relação desta com as massas, e em diferentes graus de aprofundamento teórico (da agitação e 

propaganda política junto às massas até as escolas de quadros no interior da organização); 2) o 

 51



 

processo de produção ou pesquisa da teoria revolucionária, que ocorre em espaços formais ou 

informais de debate, dentro da organização ou em relação desta com as massas, e em diferentes 

graus de aprofundamento teórico (desde debates junto aos movimentos reivindicatórios até 

reuniões de células organizativas e congressos no interior de um partido revolucionário). Por 

mais que se saiba que a produção de novo conhecimento muitas vezes é fruto de trabalho 

intelectual “individual” (síntese de um conjunto de conhecimentos anteriormente absorvidos), 

para que se torne conhecimento social útil ao organismo coletivo precisa, necessariamente, passar 

por espaços de debate coletivo. Nesse sentido, considero que reuniões de célula, assembléias, 

congressos são espaços privilegiados de produção social do conhecimento revolucionário dos 

sujeitos coletivos. 

 Para compreender melhor a práxis educativa revolucionária em seu momento teórico, 

detenho-me nos sujeitos dessa práxis, “intelectuais”-dirigentes e “simples”-dirigidos, e no 

processo que permite que o simples, como educando, em contato com o intelectual-educador, 

realize o “inventário” do “senso comum” em que está inserido e possa encontrar os núcleos de 

“bom senso” e construir, mediatizado por um organismo coletivo orgânico à classe trabalhadora, 

uma concepção de mundo coerente, uma “filosofia”, tornando-se assim “intelectual orgânico” de 

sua classe. “Intelectual”, “simples”, “senso comum”, “bom senso”, “inventário”, “filosofia” são 

elementos conceituais da reflexão gramsciana sobre o momento teórico da práxis educativa que 

demandam um maior aprofundamento teórico.   

 Gramsci toma os intelectuais (individuais ou coletivos) como sujeitos centrais da práxis 

educativa revolucionária e, por isso mesmo, dedica grande parte de seus estudos carcerários à 

compreensão do seu papel na sociedade. Para Gramsci, os intelectuais desempenham uma função 

importante no processo da reprodução social, pois ocupam espaços de decisão prática e 

elaboração teórica acerca do funcionamento da sociedade, movidos por conexões com interesses 

das classes “essenciais” da sociedade, ou seja, aquelas que desenvolvem uma função essencial na 

produção econômica. 

 Para Gramsci, todos os seres humanos são intelectuais, por mais que no modo capitalista 

de produção haja uma divisão brutal entre os que pensam/organizam a produção da vida e os que 

a realizam. Taylor30 chamava os trabalhadores braçais de “gorilas amestrados”, constatando, a 

                                                 
30 Frederick Winslow Taylor (1856-1915) foi um engenheiro mecânico estadunidense, considerado o "Pai 
da Administração Científica" por propor a utilização de métodos científicos cartesianos na administração de 
empresas. Seu foco era a eficiência e eficácia operacional na administração industrial (cf. FAIRCHILD, 1963, p. 

 52

http://pt.wikipedia.org/wiki/1856
http://pt.wikipedia.org/wiki/1915
http://pt.wikipedia.org/wiki/Engenheiro_mec%C3%A2nico
http://pt.wikipedia.org/wiki/Estadunidense
http://pt.wikipedia.org/wiki/Taylorismo
http://pt.wikipedia.org/wiki/M%C3%A9todo_Cient%C3%ADfico
http://pt.wikipedia.org/wiki/Ren%C3%A9_Descartes


 

sua maneira, a drástica divisão que o trabalho no sistema capitalista gera, fazendo do trabalhador 

um executor de tarefas mecânicas e repetitivas. Porém, mesmo essas tarefas mecânicas exigem 

certo grau de compreensão e reflexão sobre seu trabalho, sobre a sociedade e seus dilemas.  

Mais importante ainda é a constatação de que todo trabalhador reflete e filosofa, mesmo 

que de forma pouco organizada ou pouco consciente, sobre sua vida e sobre a sociedade. Todos 

são filósofos-intelectuais na medida em que aderem, de forma mais ou menos consciente, a 

determinadas concepções de mundo expressas através da linguagem, do senso comum, do bom 

senso e do folclore ou “filosofia popular” (GRAMSCI, 2006, CC 12, §3, p. 52-53). 

 Mesmo entendendo que todos, em alguma medida, são intelectuais, nem todos ocupam a 

função especializada de intelectual. Utilizando a analogia de Gramsci: muitos conseguem fritar 

dois ovos, mas nem todos exercem a função específica de cozinheiro (GRAMSCI, 2006, CC 12, 

§1, p. 18). O intelectual em sentido estrito, portanto, seria aquele que desempenha uma função 

específica na sociedade, elaborando e organizando a concepção de mundo adequada aos 

interesses de determinado grupo social. Todo intelectual, para Gramsci, é a emanação - mesmo 

que mediada e, conseqüentemente, com relativa autonomia - dos interesses de certo grupo 

econômico, de certa classe. O empresário capitalista, por exemplo, cria o técnico da indústria e os 

cientistas da economia política, assim como a aristocracia fundiária produziu os eclesiásticos 

como sua camada intelectual. O intelectual não paira acima da luta de classes, como 

costumeiramente se entende, não se constitui como grupo independente. Ele está sempre “a 

serviço”, mesmo que não tenha consciência de seus vínculos de interesse e até mesmo se 

apresente como “neutro”.  

 Os intelectuais devem promover a coesão das idéias da classe ou grupo social para quem 

estão a serviço, funcionando como consciência necessária de seu papel econômico, social e 

político. Contudo, além disso, devem também organizar o consenso de outros indivíduos de 

outros grupos sociais em torno de suas idéias. Para além das atividades econômicas essenciais 

para a produção de certa classe social como dominante, é necessário que essa mesma classe 

consiga, em alguma medida, interferir nas esferas sociais e políticas, organizando as massas de tal 

forma a favorecer o conjunto de seus negócios e ampliar o poder de sua classe ou grupo 

(reprodução).  
                                                                                                                                                              
131). Seu modelo industrial ficou conhecido como “Taylorismo”. Gramsci devotará grande atenção ao processo 
educativo pelo qual a forma de produção taylorista conforma a sociedade americana a uma nova hegemonia 
(“americanismo”) (cf. FAIRCHILD, 1963, p. 131). 

 53



 

Aprofundando sua análise sobre essa temática, Gramsci distingue dois tipos de 

intelectuais: os orgânicos e os tradicionais. Os intelectuais tradicionais estão ligados às classes 

que já desapareceram, que já perderam seu papel como classe “essencial”. Por isso mesmo, tais 

intelectuais desenvolvem, em geral, um conjunto de idéias retrógradas, desconectadas do 

desenvolvimento social e econômico vigentes. Os intelectuais tradicionais, por não se 

identificarem com as classes essenciais (classes fundamentais para a economia e sociedade 

atuais), buscam se vincular a uma tradição de pensamento que supostamente se desenvolveu ao 

longo de toda a história de forma autônoma: 

 

Dado que estas várias categorias de intelectuais tradicionais sentem com 
"espírito de grupo" sua ininterrupta continuidade histórica e sua "qualificação", 
eles se põem a si mesmos como autônomos e independentes do grupo social 
dominante (GRAMSCI, 2006, CC 12, §1, p. 17). 

  

 Já os intelectuais orgânicos são emanados das classes econômica e socialmente 

“essenciais”, ou seja, daquelas que cumprem papel fundamental no processo produtivo da 

sociedade atual, como a classe burguesa e a classe proletária no sistema capitalista. As classes 

“essenciais” precisam elaborar e ampliar rapidamente sua camada de intelectuais orgânicos no 

esforço de conquistar ideologicamente os intelectuais tradicionais. Sua luta pelo domínio 

econômico, social e político depende dessa capacidade:  

 

Uma das características mais marcantes de todo grupo que se desenvolve no 
sentido do domínio é sua luta pela assimilação e pela conquista "ideológica" dos 
intelectuais tradicionais, assimilação e conquista que são tão mais rápidas e 
eficazes quanto mais o grupo em questão for capaz de elaborar simultaneamente 
seus próprios intelectuais orgânicos (GRAMSCI, 2006, CC 12, §1, p. 19). 

 

 É importante ressaltar que Gramsci busca fugir da determinação apenas sociológica dos 

intelectuais, o que acabaria impondo uma classificação por origem e não por função social: 

intelectuais do meio rural seriam taxados, em uma análise meramente sociológica, de 

“tradicionais”, enquanto, os do meio urbano, de “orgânicos”, classificação que se constitui, como 

diz o filósofo, em um “preconceito de casta” (GRAMSCI, 2006, CC 12, §1, p. 21). É preciso 

aproximar-se do concreto e, para isso, deve-se entender a função de um intelectual na 

organização da dominação social, entender sua vinculação dinâmica com a luta de classes. Logo, 

 54



 

é preciso analisar sua posição dentro do modo de produção, mas também sua situação, ou seja, 

seu movimento próprio quando do choque entre as classes.  

 Para uma melhor compreensão do papel concreto dos intelectuais e de seu grau de 

organicidade aos grupos de origem, Gramsci (2006, CC 12, §1, pp. 24-25) identifica gradações 

entre os intelectuais, a depender da sua localização na superestrutura social, a qual pode se dar 

em dois grandes planos iniciais: o da “sociedade civil”, responsável predominantemente por 

organizar o consenso, a “hegemonia” do grupo dominante entre as massas; e o plano do 

“aparelho de estado”, espaço de comando direto responsável por garantir, em última instância, a 

coerção para grupos não-consensuados ou pela intervenção direta em momentos de crise (mas 

também relacionado, de maneira global, à construção da hegemonia e do consenso). Dentre os 

intelectuais desses dois planos superestruturais, podemos distinguir ainda, seguindo o paralelo de 

Gramsci com as hierarquias militares, os intelectuais de “patente” mais elevada, “oficiais 

superiores”, criadores da ciência, arte, filosofia, e os “oficiais subalternos”, meros reprodutores 

do que é criado. Gramsci destaca grande importância aos “cabos e sargentos”, intelectuais que 

ocupariam uma posição intermediária entre os “oficiais superiores e inferiores”, servindo como 

elo de coesão fundamental. Todos esses intelectuais cumprem funções organizativas e conectivas: 

os intelectuais da “sociedade civil” desenvolvem, primordialmente, o consenso “espontâneo” e os 

do “aparelho de estado”, além do consenso, a coerção legalizada  (GRAMSCI, 2006, CC 12, §1, 

p. 25).  

Todos aqueles que não se apresentam como intelectuais, em estrito senso, são 

identificados por Gramsci como os “simples”, que assumem pra si um conjunto difuso e 

heterogêneo de idéias, o “senso comum”. Todos compartilham alguma visão de mundo que 

orienta, mesmo que de forma não consciente, suas ações. Todos são, sempre, segundo Gramsci 

(2004a, CC 11, §12, p. 94), “homens-massa” vinculados por certa concepção de mundo que, 

inicialmente, é imposta pelo meio externo e caracteriza-se como um conjunto de idéias 

fragmentárias, uma colagem bizarra de diversas formas de pensar, de sentir, de se portar, 

misturando elementos do mais moderno ao mais arcaico pensamento. Este é “senso comum”, 

uma “filosofia espontânea”, quase inconsciente, absorvida de forma passiva, construída a partir 

de um conjunto de relações sociais pré-existentes (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §12, , p. 93). Senso 

comum, nas palavras de Gramsci: 

 

 55



 

[...] é a ‘filosofia dos não filósofos’, isto é, a concepção do mundo absorvida 
acriticamente pelos vários ambientes sociais e culturais nos quais se desenvolve 
a individualidade moral do homem médio. [...] Seu traço fundamental e mais 
característico é o de ser uma concepção (inclusive nos cérebros individuais) 
desagregada, incoerente, inconseqüente, adequada à posição social e cultural das 
multidões, das quais ela é a filosofia” (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §13, p. 114). 
 

 O indivíduo diante do senso comum pode aceitá-lo passivamente, participando dessa 

concepção de mundo, dessa “colcha de retalhos” de concepções, ou, ao contrário, pode questioná-

lo criticamente, desenvolvendo uma “filosofia” que se caracteriza por possuir uma concepção 

coerente e unitária de mundo. Para realizar esse último movimento, passo inicial e fundamental é 

analisar a própria concepção de mundo, o conjunto de idéias desagregadas que constituem o 

“conformismo” do qual se faz parte, ou seja, realizar seu “inventário”. A partir da elaboração 

desse “inventário” é possível identificar os “núcleos sadios do senso comum”, ou seja, o “bom 

senso”, para construção de uma verdadeira “filosofia” (Ibidem, CC 11, §12, p. 98).  

 Sempre estamos, segundo Gramsci, vinculados a algum conformismo, seja na esfera do 

senso comum, seja na da filosofia. Logo, a própria filosofia torna-se, quando massivamente 

disseminada, um novo patamar de conformismo sobre o qual a ciência deve continuamente 

avançar. Não há, segundo Gramsci, uma compreensão definitiva do real, mas sempre uma 

aproximação teórica que busca a maior unidade e coerência possível com a prática real, com a 

estrutura social. Portanto, não há intelectuais que tudo sabem. Tampouco é possível a existência 

do simples que nada sabe, já que no ‘senso comum’ existia “uma certa dose de 

‘experimentalismo’ e de observação direta da realidade, ainda que empírica e limitada" 

(GRAMSCI, 2004a, CC 10, §48, pp. 402-403).   

 Gramsci não observa o senso comum como algo antagônico à filosofia. Todo senso 

comum possui núcleos sadios de bom senso, até porque é justamente constituído por elementos 

de filosofias coerentes, mas que se encontram fragmentadas e bizarramente unidas, criando um 

todo incoerente. É justamente partindo da crítica do senso comum, ao se fazer o inventário 

ideológico do que nos constitui, que poderemos absorver e desenvolver uma visão de mundo 

coerente. Assim, torna-se evidente “[...] por que não é possível a separação entre a chamada 

filosofia ‘científica’ e a filosofia ‘vulgar’ e popular, que é apenas um conjunto desagregado de 

idéias e de opiniões"  (GRAMSCI, 2006, CC 11, §5, p. 98). 

 A filosofia da práxis deve realizar, inicialmente, a crítica do senso comum, ou seja, não se 

trata de introduzir uma ciência “nova”, de fora, nas massas, mas de tornar crítica uma elaboração 

 56



 

já existente, conduzindo-os a uma concepção de vida superior.  Posteriormente, deve realizar a 

crítica da filosofia dos intelectuais tradicionais como culminância de desenvolvimento do senso 

comum expresso através de filósofos individuais. Assim como Gramsci não vê senso comum e 

filosofia como elementos antagônicos, tampouco observa, assim, a relação entre o simples-

dirigido e o intelectual-dirigente. Por isso mesmo, critica Bukharin31 que os antagoniza, 

contrapondo dois ambientes: o da filosofia espontânea das massas e o da filosofia superior. Ao 

não desenvolver tarefa alguma de mediação, Bukharin reforça a teoria dos dois povos32 e coloca-

se, assim, fora da relação educativa (BROCOLLI, 1977, p. 103). Isso não implica que Gramsci 

supervalorize o senso comum e o “simples”, equiparando-os ao intelectual e à filosofia. Assim 

como rejeita a subalternidade permanente do “simples”, rejeita também “a psicologia das massas, 

dos comportamentos irracionais”, realizando, portanto, uma “relativa rejeição da teoria dos dois 

povos” (RAGAZZINI, 2005, p. 60). A situação dos “dois povos” existente, hoje, na sociedade 

capitalista, ou seja, a separação entre intelectuais e simples, dirigentes e dirigidos, é para Gramsci 

definitivamente uma situação dada, mas não eterna ou natural, muito menos desejável. É uma 

situação a ser transformada através da práxis educativa revolucionária em seus diferentes níveis 

e, definitivamente, pela implantação do comunismo. 

 Para Gramsci, a difusão de uma concepção de mundo coerente para as massas é muito 

mais importante do que o desenvolvimento de idéias avançadas que ficam presas a um restrito 

grupo de intelectuais. Uma vez realizada a difusão massiva da filosofia, a próxima grande 

questão é identificar como essa filosofia pode se manter organicamente ligada às massas, sem que 

os intelectuais-filósofos se afastem dos “simples”, que compartilham dessa ideologia; ou seja, 

como se pode manter a unidade orgânica do bloco social amalgamado por determinada ideologia.  

E mais: como pode uma filosofia, uma visão de mundo coerente e unitária, tornar-se um “novo 

senso comum”, ou seja, ser absorvida pelas massas, permitindo que “[...] uma multidão de 

homens seja conduzida a pensar coerentemente e de maneira unitária a realidade”? (GRAMSCI, 

2004a, CC 11, §12, p. 96). 

                                                 
31 Nicolai Bukharin ingressou no Partido Operário Social-Democrata Russo em 1906, na ala Bolchevique. Foi um 
dos teóricos marxistas mais destacados, além de jornalista e de colaborador próximo de Lênin a partir de 1912. 
Gramsci critica o materialismo vulgar de Bukharin em que a técnica determina o desenvolvimento histórico, 
estabelecendo uma relação mecânica com a superestrutura política (cf. BOTTOMORE, 1983, p. 37).   
32 A teoria dos dois povos parte do pressuposto de que há uma separação natural e não reversível entre povos 
superiores e inferiores. 

 57

http://pt.wikipedia.org/wiki/Partido_Oper%C3%A1rio_Social-Democrata_Russo
http://pt.wikipedia.org/wiki/1906
http://pt.wikipedia.org/wiki/Bolchevique
http://pt.wikipedia.org/wiki/Marxistas
http://pt.wikipedia.org/wiki/Lenin
http://pt.wikipedia.org/wiki/1912


 

 A resposta para essa importante indagação encontra-se, para Gramsci, na práxis educativa 

revolucionária e, portanto, na busca pela unidade entre teoria e prática, manifesta na relação 

orgânica entre intelectuais e simples, em um processo que permita regular, através de um 

organismo coletivo, a ascensão do “simples” a intelectual, buscando a construção da “autonomia 

histórica”, ou seja, de uma autonomia construída a partir da vontade coletiva, através da 

compreensão crítica do real e da intervenção emancipadora (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §12, p. 

95).  

  Na relação com os “simples”, a filosofia da práxis não busca mantê-los em seu nível de 

consciência, como faz a Igreja em sua relação com as massas, mas busca estabelecer uma práxis 

educativa que permita que esses desenvolvam uma concepção superior, com intuito de “forjar um 

bloco intelectual-moral que torne politicamente possível um progresso intelectual de massa e não 

apenas de pequenos grupos intelectuais" (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §12, p. 103). 

 Gramsci entende que essa tarefa só pode ser realizada por um intelectual coletivo, um 

educador coletivo que atua na realidade, constituindo, nessa práxis, uma ética, política e ideologia 

capaz de educar os modos de pensar e agir de seus integrantes e das massas. Para Gramsci, o 

partido revolucionário é, dentre todas as organizações políticas emanadas da classe trabalhadora, 

o sujeito coletivo que melhor pode desenvolver esse papel de intelectual-educador coletivo:  

 

Deve-se sublinhar a importância e o significado que têm os partidos políticos, no 
mundo moderno, na elaboração e difusão das concepções do mundo, na medida 
em que elaboram essencialmente a ética e a política adequadas a elas, isto é, em 
que funcionam quase como “experimentadores” históricos de tais concepções. 
Por isso, pode-se dizer que os partidos são os elaboradores das novas 
intelectualidades integrais e totalitárias, isto é, o crisol da unificação de teoria e 
prática entendida como processo histórico real (GRAMSCI, CC 11, §12, p. 105). 
  

 Para Gramsci, todo membro do partido é um intelectual, já que ao ingressar nessa 

organização política está ocupando uma função dirigente, isto é, apresenta-se como organizador e 

educador das massas. Ao ingressar no partido, os elementos de um grupo econômico específico 

buscam superar seu momento corporativo ao se filiarem a questões e ações de caráter global. 

Gramsci chega mesmo a defender que o novo intelectual, necessário para a práxis educativa 

revolucionária, é justamente o intelectual membro do partido revolucionário, que se distingue do 

antigo intelectual por sua inserção “na vida prática, como construtor, organizador, ‘persuasor 

permanentemente’”, tornando-se dirigente (especialista e político) e não apenas especialista, 

 58



 

como no modelo tradicional (GRAMSCI, 2006, CC 12, §3, p. 53). Gramsci considera todos os 

membros do partido como intelectuais, mas não se furta em diferenciar os dirigentes dos 

dirigidos, ou seja, em demarcar que há diferentes graus de desenvolvimento intelectual no interior 

da organização. Partindo dessa constatação, aplico a relação intelectual-simples, desenvolvida por 

Gramsci, também aos membros do partido, por mais que saiba que o “simples”, nessa relação, é 

também um intelectual, em alguma medida. 

 Em resumo, o momento teórico da práxis educativa envolve a formação política de 

intelectuais (individuais e coletivos)  por meio das atividades de transmissão e pesquisa da teoria 

revolucionária realizadas entre dirigentes-educadores e dirigidos-educandos, promovendo a 

realização do “inventário” do “senso comum” e a constituição de uma visão de mundo unitária e 

coerente capaz de guiar a ação revolucionária.   

 

 

3. A práxis educativa em seu momento prático: o processo de consciência 

 

A práxis educativa no processo revolucionário não ocorre apenas pela transmissão ou 

pesquisa intelectual da teoria revolucionária, mas é também constituída pelo processo de 

formação de consciência, que se dá a partir da interiorização das relações desenvolvidas na 

prática coletiva contra a ordem burguesa, estabelecendo diferentes níveis de consciência que, por 

sua vez, espelham diferentes níveis de relação com a realidade (de uma consciência mais 

fragmentária a uma mais sintética e universalizante).  

O momento prático da práxis educativa revolucionária é aquele em que o processo 

educativo decorre da própria prática, através de ações e relações que se estabelecem dentro, ou de 

dentro pra fora do organismo coletivo, em espaços formais (estabelecidos oficialmente pela 

organização política) ou informais, e que promovem a absorção de valores, de formas de agir, de 

condutas, enfim, de toda uma cultura própria da luta revolucionária. O momento prático da práxis 

educativa revolucionária, assim como o momento teórico, constitui-se como: 1) transmissão de 

práticas já existentes aos novos militantes, que assim absorvem a cultura da organização e valores 

a ela inerentes; 2) produção de novas práticas absorvidas pela organização a partir da ação 

espontânea das bases partidárias e das massas. Bettelheim ressalta a importância desse último 

aspecto ao refletir especificamente sobre um dos organismos políticos produzidos pela classe 

 59



 

trabalhadora, o partido revolucionário, em sua necessidade de se colocar em contato com a 

realidade dos trabalhadores e com as práticas nascidas dessa realidade: 

 

A experiência histórica mostra que um dos papéis essenciais e insubstituíveis de 
um partido revolucionário é o de contribuir para o florescimento de práticas 
proletárias. Para isso, ele deve apoiar-se, a todo o momento, no 
amadurecimento das contradições de classes, levando em conta todos os 
aspectos dessas contradições  (BETTELHEIM, 1976, p. 225, grifo meu). 
 

 A seguir, analiso a visão de Gramsci sobre o processo de consciência, tendo como base 

comparativa os estudos de Iasi (2001; 2002; 2006)33. Utilizo, inicialmente, uma pequena história 

fictícia para ilustrar, ainda que de maneira caricata34, o processo de consciência.  

 Imagine um professor universitário. Renomado. Especialista em Marx. Quando está na 

sala de aula, fala com paixão da luta e da revolução. Certo dia, e esse dia sempre chega, o 

professor é cobrado a se movimentar em defesa de sua categoria. Ele, de início, desconversa, 

tenta arranjar um compromisso de última hora e, por fim, argumenta que sua contribuição para a 

luta se dá mesmo na sala de aula. 

 Imagine, agora, um trabalhador de chão de fábrica. Desconhecido. Especialista em torno. 

Age com convicção acompanhando cada movimentação da classe sempre que ela se põe em 

movimento. É capaz de por em risco seu salário, que sustenta esposa e 3 filhos, em nome da luta 

coletiva. É analfabeto. 

 Quando se fala em formação de consciência, a maioria dos militantes de esquerda logo 

imagina árduas horas de estudo dos clássicos da literatura revolucionária, debates acalorados, 

cursos e palestras (elementos constitutivos do momento teórico da práxis educativa). A 

conscientização, em geral, é relacionada ao processo consciente e racional de absorção de 
                                                 
33 O processo de consciência é um dos temas mais polêmicos e “pantanosos” dentro do debate teórico da esquerda. 
Toda uma linhagem de marxistas (como os da Escola de Frankfurt) se enveredou por essa temática buscando, em 
alguma medida, contrapor-se a uma leitura positivista de Marx. Muitos, nesse intuito, acabaram por romper 
definitivamente com as elaborações de Marx, ora negando a possibilidade de uma consciência de classe, ora 
decretando o fim da centralidade do trabalho na formação da consciência coletiva. Mas resiste uma certa produção 
intelectual que, sem se deixar enfeitiçar pelo canto da sereia pós-moderna, critica o marxismo vulgar e positivista. 
Mauro Iasi é um desses intelectuais que, no intuito de estudar o processo de consciência, retoma o pensamento de 
Marx e a radicalidade de seu método dialético, estudando o processo de consciência através da análise de trajetórias 
de militantes e organizações políticas e pela reflexão original sobre os pensamentos de Marx, Lukács, Gramsci, 
Freud e Sartre.  
34 Opto, na história ficcional, por situações extremas e caricatas para tornar mais claro o elemento de determinação 
no processo de consciência. Mas, na vida real, essa determinação sofre mediações, contradições e influências de 
diversas outras variáveis.  

 60



 

informações e teorias críticas. Seguindo essa lógica, se um militante adquire conhecimento 

revolucionário (“aceitou Marx”), sua consciência se tornaria, doravante, revolucionária (“está 

salvo!”). Como explicar, a partir dessa concepção, as ações dos personagens do exemplo inicial? 

O que determina, em última instância, a consciência de um indivíduo e, conseqüentemente, sua 

ação?  

 Mauro Iasi, partindo de Marx, Gramsci e Lukács, nos mostra que a ideologia não é o 

elemento determinante na formação da consciência (apesar de cumprir importante papel na 

produção do senso comum). A consciência é constituída, segundo Iasi (2006), pela interiorização 

do conjunto das relações vividas pelo indivíduo. Em outras palavras, o que o indivíduo faz e 

como faz o constitui. Invertendo o famoso ditado, pode-se dizer que os meios justificam seus 

fins, isto é, o processo e suas mediações determinam, em grande medida, a qualidade do que se 

obtém ao final. Simplificando grosseiramente e tendo em mente a relação dialética existente entre 

estrutura e superestrutura, arrisco dizer que a ideologia seria um telhado que se encaixa sobre 

uma estrutura (conjunto de relações sociais estabelecidas) que vai sendo constituída desde o 

nascimento do indivíduo. Essa estrutura é formada pelo conjunto de padrões comportamentais e 

valores absorvidos ao longo das relações vivenciadas pelo indivíduo.  

 Portanto, poderíamos – como no exemplo inicial – encontrar uma pessoa (o professor) 

com um conjunto de idéias revolucionárias (“telhado”) mal encaixadas numa estrutura 

conservadora de relações (“alicerces e paredes da casa”, conforme essa metáfora). A pressão do 

mundo real (necessidade de fazer greve) trouxe à tona esse desencaixe, expondo a situação 

contraditória vivida pelo professor. Caso este se coloque em movimento junto com os grevistas, 

essa estrutura conservadora (o conjunto de suas relações conservadoras espelhadas em sua 

consciência) poderia começar a ser transformada. 

  Iasi parte da concepção de consciência de Marx e Engels, como “[...] antes de mais nada, 

mera conexão limitada com as outras pessoas e coisas situadas fora do indivíduo que se torna 

consciente” (MARX e ENGELS apud IASI, 2001, p. 14); ou seja, da consciência como formada 

pela interiorização das relações sociais vividas pelo indivíduo. Gramsci, segundo Ragazzini 

(2005), observa o processo de consciência de forma similar: a consciência crítica é a realização 

do movimento da individualidade - resultante imediata do conjunto de relações vividas – 

buscando constituir uma personalidade enquanto consciência operada, ou seja, como ação que 

 61



 

busca coletivamente modificar as relações em que está inserida e que são vivenciadas como 

opressoras e dominadoras.   

Partindo dessa concepção de consciência, pode-se compreender como se dá o processo de 

formação da consciência conservadora (do indivíduo burguês) e da consciência revolucionária. 

Assim como a ordem burguesa é reproduzida na subjetividade dos indivíduos através das relações 

(familiares, escolares, fabris), também através da vivência de relações contra essa mesma ordem, 

proporcionada pela militância política partidária, por exemplo, o indivíduo constitui, ainda que 

em germe,  uma nova subjetividade, readquirindo a possibilidade de se ver e agir enquanto ser 

social, ou seja, como ser humano dependente das relações sociais (rompendo a ilusão do 

indivíduo atomizado, falsamente independente e livre) e capaz de transformá-las coletivamente 

(rompendo a ilusão da imutabilidade da realidade social). 

Para Iasi, é no seio da família burguesa (cuja forma e funcionamento é determinada, 

anteriormente, pelas relações de produção) que a ordem burguesa primeiramente se produz na 

subjetividade, onde se cria o “indivíduo”, essa consciência atomizada, falsamente independente e 

alienada. As restrições sociais (histórica e socialmente construídas), mediatizadas pelos pais, 

através de um jogo de opressão e chantagem emocional, são internalizadas pela criança como 

valores, normas e padrões de conduta, como nos explica: “A cada passo, o novo ser vai criando a 

base sobre a qual estrutura seu psiquismo e sua personalidade, ao mesmo tempo em que se 

amolda à sociedade da qual está interiorizando as relações e formando, a partir delas, a 

consciência de si e do mundo” (IASI, 2001, p. 17). Encontra-se a mesma percepção em Gramsci 

quando afirma que a consciência da criança “não é algo ‘individual’ (e tanto menos de 

individualizado), é o reflexo da fração de sociedade civil da qual a criança participa, das relações 

sociais pelas quais se liga à família, à vizinhança, ao povoado, etc” (GRAMSCI, 2002, CC 12, 

§2, p. 44). Só posteriormente, a ideologia burguesa – mais bem articulada na escola e pelos meios 

massivos de comunicação – se assentará sobre esse conjunto profundo de relações alienadas, 

formando o senso comum.  

É essa relação “posterior” da ideologia que permite vivenciarmos situações em que um 

conjunto de novas relações estabelecidas entra em choque com a ideologia antiga, expondo 

contradições. Segundo Iasi (2006), essa contradição ocorre pois a consciência se manifesta em 

movimento, é contínuo processo. Assim o é porque reflete as relações objetivas com o mundo, 

que se transformam continuamente (por mais que um dos discursos difundidos pela classe 

 62



 

dominante queira nos fazer crer que o mundo é o mesmo desde que surgiu e que a história não 

existe mais). Quando as relações vividas contrariam a ideologia, surge então uma contradição na 

consciência do indivíduo. Toda essa dinâmica pode ser observada nesta longa, mas interessante, 

reflexão de Gramsci: 

 

Com efeito, não existe filosofia em geral: existem diversas filosofias ou 
concepções do mundo, e sempre se faz uma escolha entre elas. Como ocorre esta 
escolha? É esta escolha um fato puramente intelectual, ou é um fato mais 
complexo? E não ocorre freqüentemente que entre o fato intelectual e a norma 
de conduta exista uma contradição? Qual será, então, a verdadeira concepção do 
mundo: a que é logicamente afirmada como fato intelectual, ou a que resulta da 
atividade real de cada um, que está implícita na sua ação? E, já que a ação é 
sempre uma ação política, não se pode dizer que a verdadeira filosofia de cada 
um se acha inteiramente contida na sua política? Este contraste entre o pensar e 
o agir, isto é, a coexistência de duas concepções de mundo, uma afirmada por 
palavras e outra se manifestando na ação efetiva, nem sempre se deve à má-fé. A 
má-fé pode ser uma explicação satisfatória para alguns indivíduos considerados 
isoladamente, ou até mesmo para grupos mais ou menos numerosos, mas não é 
satisfatória quando o contraste se verifica nas manifestações vitais de amplas 
massas: neste caso, ele não pode deixar de ser a expressão de contrastes mais 
profundos de natureza histórico-social (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §12, p. 96-
97). 

 

 Gramsci entende que é a filosofia contida na ação do indivíduo, em sua política, aquela 

que representa sua verdadeira concepção de mundo, já que parte das relações concretas que 

estabelece e, por isso mesmo, constitui sua consciência. Retomando o exemplo fictício anterior, 

por mais que o operário apresente elementos de um discurso conservador (quando tenta explicar 

suas ações, por exemplo), sua prática junto aos companheiros de trabalho evidencia sua 

consciência de classe, o que pode – a depender das relações que estabeleça com seu grupo – 

transformar seu discurso: "[...] opera-se, então, uma revisão de todo o modo de pensar, já que 

ocorreu uma modificação no modo social de ser" (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §12, p. 106). O 

professor, por sua vez, por mais que apresente um discurso marxista e revolucionário, evidencia 

em sua relação diante da greve uma consciência conservadora, reflexo provável de suas práticas 

ajustadas à ordem burguesa, mantendo seu assujeitamento. Com esse exemplo não quero, de 

forma alguma, fazer apologia do ativismo em detrimento do estudo teórico. Apenas evidencio 

como o movimento de formação da consciência possui relativa autonomia com relação ao 

movimento de formação intelectual e que, em última instância, as ações dos indivíduos são 

 63



 

guiadas pelo conjunto de valores e condutas interiorizadas a partir de práticas e relações grupais, 

ou seja, pela sua consciência. Gramsci ao discutir o papel do elemento intelectual (conhecimento) 

como fator na difusão de novas concepções de mundo afirma que:  

 
A forma racional, logicamente coerente, a perfeição do raciocínio que não 
esquece nenhum argumento positivo ou negativo de certo peso, têm a sua 
importância, mas está longe de ser decisiva; ela pode ser decisiva apenas 
secundariamente, quando determinada pessoa já se encontra em crise intelectual, 
oscila entre o velho e o novo [...]  (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §12, p. 108).  

 

 Para ele, “O elemento mais importante, indubitavelmente, é de caráter não racional: é um 

elemento de fé" (Ibidem, CC 11, §12, p. 109). Essa fé, para Gramsci, está justamente relacionada 

à formação da consciência, ao conjunto de novas relações estabelecidas e valores interiorizados, 

ou seja, ao terreno ético-cultural.  

A consciência só se põe em movimento mediante uma contradição. Uma contradição, 

como a impossibilidade de viver com o salário que se recebe (portanto, quebrando a idéia de que 

“trabalhando tudo se consegue”), pode se manifestar na consciência e na ação do trabalhador 

como rebeldia isolada, como angústia, ou ainda, como autodepreciação, quando vivenciada 

isoladamente. Com essa contradição, tem início uma contestação difusa, uma vontade de novas 

formas de se relacionar com a situação. Esses novos valores e padrões de ação só podem ser 

vivenciados em um grupo de novo tipo, que se contraponha à ordem estabelecida. Caso o 

trabalhador veja sua rebeldia espelhada em outros que vivem a mesma contradição, pode ter 

início um movimento de luta conjunta para a superação do problema. O engajamento (e, em 

geral, o abandono da militância) se dá, em geral, pela empatia, pela conexão prática e ética com 

outros que se colocam em movimento diante da mesma contradição vivida.  

O conjunto das práticas desse grupo, das “novas” relações coletivas que se estabelecem 

contra a ordem, abre a possibilidade para a formação de uma “nova” consciência. Portanto, assim 

como através das relações familiares a ordem burguesa foi reproduzida na subjetividade dos 

indivíduos, também ocorre que, através de novas relações contra essa mesma ordem (grupo 

reivindicatório), essa primeira forma de consciência – alienada – pode ser vivenciada como 

contraditória e, portanto, superada, ocorrendo um salto de qualidade de consciência. Importante 

ressaltar que o processo de consciência se opera por continuidades e descontinuidades e que, 

 64



 

portanto, não há uma progressão linear no desenvolvimento da consciência. A superação é, pois, 

sempre parcial e contraditória.  

 Em grupo, o potencial transformador do ser social é readquirido. O mundo não mais é, 

está sendo: "Mas, quando o ‘subalterno’ se torna dirigente e responsável pela atividade 

econômica de massa [...] opera-se, então, uma revisão de todo o modo de pensar, já que ocorreu 

uma modificação no modo social de ser" (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §12, p. 106). Gramsci 

parece captar bem, no trecho a seguir, o momento da contradição, quando pode ocorrer o 

movimento da consciência (salto de qualidade) ou sua estagnação, caso o indivíduo não encontre 

um conjunto de relações diferenciadas, “novas”, em que se espelhar: 

 
O homem ativo de massa atua praticamente, mas não tem uma clara consciência 
teórica desta sua ação, a qual, não obstante, é um conhecimento do mundo na 
medida em que o transforma. Pode ocorrer, aliás, que sua consciência teórica 
esteja historicamente em contradição com o seu agir. É quase possível dizer que 
ele tem duas consciências teóricas (ou uma consciência contraditória): uma, 
implícita na sua ação, e que realmente o une a todos os seus colaboradores na 
transformação prática da realidade; e outra, superficialmente explícita ou verbal, 
que ele herdou do passado e acolheu sem crítica (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §12,  
p. 103). 

 

  A contradição presente na consciência do trabalhador é apresentada por Gramsci como o 

choque entre uma “filosofia implícita” em seu agir (consciência) e uma “filosofia verbal” 

(conhecimento), absorvida sem reflexão (senso comum). O organismo coletivo é o espaço que 

permite depurar essas contradições, tornando-as claramente visíveis, permitindo a compreensão 

crítica de si mesmo através do choque de “hegemonias”, ou, em outros termos, pelo choque de 

práticas e formas de pensar incoerentes com outra cultura e visão de mundo coerentes.  

 Para Gramsci, o processo de formação da consciência de um militante revolucionário 

passa por três momentos distintos na construção da hegemonia: 1) o primeiro momento é 

econômico-corporativo, vinculado às lutas imediatas de uma dada categoria (comerciante, 

professor, metalúrgico, etc.) e que conforma o plano ético; 2) o segundo momento ocorre quando 

se cria um vínculo de solidariedade com um grupo social mais amplo, exigindo do Estado 

transformações que permitam igualdade jurídica, conformando o plano político; 3) o terceiro 

momento se dá quando se adquire a consciência de classe e conhecimento filosófico mais 

aprofundado, isto é, quando o indivíduo compreende a necessidade do comunismo (plano 

filosófico) (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §15, p. 103-104). Só neste último momento mais 

 65



 

complexo da consciência é que as ideologias “se transformam em ‘partido’”, propondo uma nova 

concepção integral de vida, buscando criar sua hegemonia (GRAMSCI, 2002, CC 13, §17, p. 41).  

 Iasi (2006) também divide o processo de consciência em três momentos, ou três formas de 

consciência. As restrições sociais, mediatizadas pelos pais através de um jogo de opressão e 

chantagem emocional, são internalizadas pela criança como valores, normas e padrões de 

conduta. É assim, portanto, que a criança enraíza em seu psiquismo as principais características 

da primeira forma de consciência (consciência alienada), que possui essencialmente as seguintes 

características: a percepção da parte como todo (ultrageneralização); naturalização (“sempre foi e 

sempre será”); e a satisfação de suas necessidades controlada por outro. Quando as relações 

vividas contrariam a ideologia que as explica, surge então uma contradição na consciência do 

indivíduo. A primeira forma individual de manifestação dessa contradição é a revolta difusa. Por 

ser difusa, essa revolta tende a não se concretizar, voltando-se contra o próprio trabalhador, 

gerando doenças e tensões psíquicas.  

Em certas circunstâncias, o indivíduo revoltado vê em outras pessoas sua própria 

contradição, o que permite uma inicial superação da alienação. A pré-condição para essa 

superação é o grupo. A ação coletiva coloca as relações vividas num novo patamar. Vislumbra-se 

a possibilidade de não apenas se revoltar contra as relações predeterminadas, mas de alterá-las. 

Questiona-se o caráter natural dessas relações e, portanto, de sua inevitabilidade. A ação dirige-

se, então, à mobilização dos esforços do grupo no sentido da reivindicação, da exigência para que 

se mude a manifestação da injustiça. Esta se conformaria, segundo a terminologia gramsciana, o 

“plano ético”, se a reivindicação é de caráter econômico-corporativo, ou, o “plano político”, caso 

essa reivindicação se dê em termos políticos mais amplos.  

 No entanto, o proletariado, ao se assumir como classe, afirma a existência do próprio 

capital. Cobra desse uma parte maior da riqueza produzida por ele mesmo. A consciência ainda 

reproduz o mecanismo pelo qual a satisfação do desejo cabe ao outro. Agora, ela manifesta o 

inconformismo e não a submissão, reivindica a solução de um problema ou injustiça, mas quem 

reivindica ainda reivindica de alguém. Ainda é o outro que pode resolver os problemas. 

 Essas mesmas contradições podem conduzir a um novo patamar: a busca da compreensão 

do funcionamento da sociedade para transformá-la (“plano filosófico”). Compreendendo a 

necessidade de superação do sistema como um todo, o trabalhador passa a lutar não por sua 

classe apenas, mas por toda a humanidade, buscando o fim das classes. A consciência de classe 

 66



 

revolucionária é fruto dessa dupla negação: primeiro nega o capital e depois a si mesmo, 

enquanto classe. 

 A vida cobra do militante revolucionário uma postura para a qual não foram 

internalizadas estruturas prévias para sua realização. Ao contrário, toda a bagagem psíquica, 

cultural e moral está estruturada para agir contra a postura exigida pela nova consciência que 

tenta se desenvolver. A realidade objetiva também pode não reunir condições materiais para uma 

superação revolucionária (condições objetivas). Sob essa contradição, o militante tem diferentes 

caminhos a trilhar. Pode buscar mediações políticas (partido revolucionário, por exemplo) que 

construam junto à classe os elementos que Lênin denominava de “condições subjetivas”, ou, 

diante de insucessos nessas tentativas, caminhar para ansiedade e depressão e/ou cooptação. 

 Tendo em vista, por fim, a importância das relações contra a ordem burguesa para o 

processo de formação da consciência revolucionária, que se materializam em práticas coletivas 

estruturadas por organismos coletivos, ressalto a igual importância da estrutura organizativa já 

que condensa o conjunto das relações internas dos organismos coletivos. Nesse sentido, 

Bettelheim, a partir da análise sobre as transformações do partido bolchevique ao longo do 

processo de transição russo, diz: 

 

A multiplicação de certo tipo de tarefas administrativas contribui também para 
modificar profundamente as condições de existência dos quadros do partido 
encarregados dessas tarefas e para transformar sua concepção de mundo, pois 
são, em última instância, as condições de existência que determinam a 
consciência (BETTELHEIM, 1976, p. 283). 
 

 Portanto, o momento prático da práxis educativa revolucionária, ancorado na estrutura 

organizativa dos organismos coletivos, ao contrário do que normalmente se imagina, tem peso 

determinante para a efetividade revolucionária da organização, justamente por ser elemento 

fundamental no processo de formação da consciência revolucionária.  

   

4. A práxis educativa revolucionária: uma nova cognoscibilidade  
 

 A práxis educativa no processo revolucionário, conduzida em e por organismos coletivos, 

foi separada em seus dois momentos, o teórico e o prático, para fins de análise. Entendo, como 

Gamboa, que: 

 67



 

 

É na relação com a prática que se inaugura a existência de uma teoria; não pode 
existir uma teoria solta. Se existe, é como teoria de uma prática. A prática existe, 
logicamente, como prática de uma dada teoria. É a própria relação entre elas que 
possibilita a sua existência (GAMBOA, 2007, p. 47).  

 

 Portanto, toda práxis ocorre enquanto prática e possui uma teoria que norteia essa prática. 

Mas isso não implica que a relação entre teoria e prática se estabeleça de forma dinâmica, 

complementar e conscientemente conectada (unidade entre teoria e prática). O momento teórico e 

prático da práxis educativa podem se autonomizar, perdendo sua conexão complementar 

consciente, fazendo com que o sujeito coletivo seja conduzido por um dos momentos da práxis 

educativa preponderantemente (e não pela interação dinâmica e equilibrada entre os dois 

momentos). Para que a práxis educativa seja revolucionária, devem haver mecanismos 

organizacionais, nas relações internas e externas do organismo coletivo, que promovam e 

garantam a máxima unidade35 possível: 1) entre as atividades de transmissão e produção do 

conhecimento tanto no momento teórico como no momento prático da práxis educativa no 

processo revolucionário; 2) e entre o momento teórico e prático da práxis educativa do sujeito-

coletivo com o ambiente, ou seja, entre o pólo teórico da organização, formado pelos 

dirigentes/educadores,  e o pólo prático, constituído pelos dirigidos/educandos.  

 O termo “pólo” é, aqui, utilizado como sinônimo de lócus, espaço virtual determinado por 

um conjunto de relações específicas no interior das organizações políticas voltadas, 

tendencialmente, para especialização teórica, no caso da direção (pólo teórico), e prática, no caso 

da base das organizações (pólo prático).  Importante lembrar que os dirigentes, em geral, são 

militantes profissionais liberados para realizar sua função intelectual, para ocupar a função de 

direção da organização. Eis como Gramsci os descreve: 

  

O elemento de coesão principal, que centraliza no campo nacional, que torna 
eficiente e poderoso um conjunto de forças que, abandonadas a si mesmas, 
representariam zero ou pouco mais; este elemento é dotado de força altamente 
coesiva, centralizadora e disciplinadora e também (ou melhor, talvez por isso 
mesmo) inventiva, se se entende inventiva numa certa direção, segundo certas 
linhas de força, certas perspectivas, certas premissas. Também é verdade que, 
por si só, este elemento não formaria  o partido, mas poderia servir para formulá-

                                                 
35 É importante lembrar que a unidade entre teoria e prática é um devir que só pode realizar-se plenamente com a 
superação do capitalismo e a constituição do comunismo, momento em que a separação entre os que pensam e os que 
fazem será desfeita de seu caráter de classe. 

 68



 

lo mais do que o primeiro [membros da base partidária] (GRAMSCI, 2002, CC 
14, §70, p. 317). 

 

  A base, por sua vez, não é constituída, em geral, por militantes profissionais, ou seja, sua 

militância só é possível no tempo não consumido pelo trabalho, o que torna mais lento e difícil 

seu processo de formação intelectual. Por outro lado, a convivência direta com as contradições do 

mundo do trabalho e com o desenvolvimento direto das lutas sociais provê a base partidária de 

um conjunto de experiências vivas das quais a direção está mais, ou totalmente, afastada. A 

apresentação de Gramsci sobre o militante de base não deixa espaço para idealismos do tipo 

romântico acerca de sua potencialidade: 

 

Um elemento difuso comum, de homens comuns, médios, cuja participação é 
dada pela disciplina e pela fidelidade, não pelo espírito criativo e altamente 
organizativo. [Que] sem eles o partido não existiria, é verdade, mas também é 
verdade  que o partido não existiria ‘somente’ com eles. Eles constituem uma 
força na medida em que existe quem os centraliza, organiza e disciplina; (...) 
Não se nega que cada um desses elementos possa se transformar numa das 
forças de coesão, mas falamos deles exatamente no momento em que não o são 
nem estão em condições de sê-lo, e, se o são, apenas o são num círculo restrito, 
politicamente ineficiente e inconseqüente (GRAMSCI, 2002, CC 14, §70, pp. 
316-317). 

 

 É pela unidade dessas especializações, unidade entre teoria e prática, que se pode 

constituir um sujeito coletivo, como o partido revolucionário. Ou, como diz Bensaid e Nair 

(1972, p. 23, tradução própria): “A tarefa do partido consiste em equilibrar os dois pólos 

complementares entre os quais se move: a compreensão teórica do processo de produção, do 

papel do proletariado, da revolução, por um lado, e o nexo concreto com as lutas cotidianas dos 

operários, por outro. Nesse duplo apoio se baseia sua estratégia”. Esse equilíbrio entre os dois 

pólos, entre esse duplo apoio, gera e, ao mesmo tempo é catalisado, por um terceiro elemento 

intermediário que: “[...] articule o primeiro com o segundo elemento, que os ponha não só em 

contato físico, mas moral e intelectual” (GRAMSCI, 2002, CC 14, §70, p. 317). Considero esse 

terceiro elemento, ou dirigente intermediário, como membro também da direção da organização 

política. Para cada tipo de organização, segundo Gramsci, há proporções mais adequadas entre 

esses três elementos, que permitem sua maior eficiência  (GRAMSCI, 2002, CC 14, §70, p. 317). 

As organizações de massas possuem em maior número o elemento de base, enquanto as 

organizações de vanguarda, ou de quadros, os dois outros elementos dirigentes.  

 69



 

 Gramsci também aponta a necessidade, para fins analíticos, dessa polarização entre pólo 

teórico e pólo prático ao estabelecer o paralelo entre unidade de teoria e prática e unidade de 

intelectual e simples:  

 

De resto, a organicidade de pensamento e a solidez cultural só poderiam ocorrer 
se entre os intelectuais e os simples se verificasse a mesma unidade que deve 
existir entre teoria e prática, isto é, se os intelectuais tivessem sido 
organicamente os intelectuais daquelas massas, ou seja, se tivessem elaborado e 
tornado coerentes os princípios e os problemas que aquelas massas colocavam 
com a sua atividade prática, constituindo assim um bloco cultural e social 
(GRAMSCI, 2004a, CC 11, § 12, p. 100). 

 

 A existência desses dois pólos não significa estratificação intrapartidária. É, justamente, a 

passagem contínua de militantes do pólo prático ao pólo teórico, e vice-versa, mediados por um 

conjunto de relações intermediárias, através da práxis educativa revolucionária, que permite a 

constituição de um sujeito coletivo revolucionário, de caráter vivo e dinâmico. Reconstituir essa 

unidade entre esses dois pólos é um dos objetivos fundamentais do processo revolucionário para 

o proletariado, processo de unificação que deve ter início antes mesmo da tomada do poder, ainda 

que nesse momento, apresente-se de forma ainda limitada devido à divisão da sociedade em 

classes: 

  

Unidade, ainda que relativa entre teoria e prática existe na classe dominante. 
Mas o que caracteriza as classes subalternas é precisamente a falta dessa unidade 
entre ação e teoria. Essas classes permanecerão sempre subalternas até o 
momento em que não progredir o processo de unificação entre ação e teoria, 
entre política e filosofia (GRUPPI, 2000, p. 69). 

 

 É, igualmente, importante frisar que os dirigentes também participam das práticas e ações 

do partido, assim como os militantes de base, pertencentes ao pólo prático, pensam e elaboram. O 

termo “pólo” apenas indica uma especialização das relações sociais intrapartidárias e não a 

anulação de aspectos fundamentais desses seres políticos (apesar do risco de deformação na 

práxis educativa entre direção e base estar sempre presente, como analiso no terceiro capítulo). E, 

ainda, é preciso ter em mente que existem gradações internas em cada um dos pólos que 

constituem uma importante camada intermediária, fundamental para a práxis educativa entre 

dirigente e dirigido. Esse grupo intermediário permite constatar, justamente, a qualidade da 

dinâmica formativa interna de uma organização revolucionária. 

 70



 

 Assim como, para fins de análise, faz-se importante a separação entre o pólo teórico 

(dirigentes) e o prático (dirigidos), é importante reconhecer que os dirigentes assumem, também, 

a função de educadores na relação com os dirigidos (ou educandos). Concordo com VÁZQUEZ 

(2007, p. 149) quando este afirma que não há educadores que não requeiram ser educados e que, 

portanto, na tarefa de transformação social, “[...] os homens não podem se dividir em ativos e 

passivos; por isso não se pode aceitar o dualismo de ‘educadores e educandos’”. Toda esta 

pesquisa se constrói em torno dessa possível práxis educativa revolucionária que permite a mútua 

educação entre dirigente e dirigido. Porém, faz-se necessário diferenciar, aqui, educador de 

educando, já que recai sobre o primeiro a responsabilidade de condução da práxis educativa, 

entendendo a teoria (que se consubstancia no pólo teórico-dirigente da organização política) 

como guia para ação coletiva. 

 A unidade entre dirigentes e dirigidos no momento teórico da práxis educativa no 

processo revolucionário pode se estabelecer pela ação complementar e dinâmica, dentro do 

organismo coletivo, entre a transmissão e a produção da teoria revolucionária. É justamente o 

acúmulo de conteúdos revolucionários absorvidos no processo de transmissão da teoria que 

permite e potencializa a participação real e ativa no espaço de pesquisa/produção da teoria 

revolucionária (reuniões, congressos, etc). Inversamente, é a abertura para o debate no processo 

de pesquisa da teoria revolucionária que permite a absorção do fluxo dinâmico da existência, ou 

seja, possibilita a reformulação e atualização da teoria.  

 Iasi (2007, p. 163), referindo-se à práxis educativa da CUT (Central Única dos 

Trabalhadores) e do PT (Partido dos Trabalhadores) influenciados fortemente pela concepção de 

educação dos grupos de base popular no interior da Igreja Católica (marcada, por sua vez, por 

uma pedagogia não-conteudista),  aponta a problemática da tensão entre transmissão e pesquisa 

do conhecimento: “Até que ponto a preocupação em resgatar o contexto concreto e as 

necessidades e anseios dos grupos específicos, com os quais se vai trabalhar, não teria 

relativizado por demais os conteúdos e a precisão das categorias a serem trabalhadas?”. Iasi se 

questiona acerca de uma possível predominância da atividade de pesquisa/produção do 

conhecimento (abertura para as “necessidades e anseios dos grupos”) em detrimento da atividade 

de transmissão (“conteúdos e precisão das categorias”).  O autor mesmo confirma essa perigosa 

situação: 

 

 71



 

Podemos, citar por exemplo, algumas atividades no campo da CUT e do PT, em 
que a intenção louvável, de se estudar as formulações e as resoluções de um 
encontro ou um congresso não oferece nenhum patamar teórico ou histórico que 
balizasse tal reflexão. Como seria possível a um militante compreender de fato 
uma definição pela disputa de hegemonia sem manejar relativamente bem o 
conceito de classe e de Estado? Como seria possível a um sindicato refletir 
verdadeiramente sobre “práticas e concepções sindicais” sem conhecer, ainda 
que de forma geral, as lutas sindicais no Brasil? (IASI, 2007, p. 163).  

    

 O militante de base/educando que se faz predominantemente receptor  na prática da 

transmissão da teoria revolucionária, é tão mais ativo e autônomo na práxis geral de sua 

organização quanto maior for a abertura para sua intervenção na prática de pesquisa e produção 

de conhecimento (assembléias, reuniões de célula, congressos), onde pode fazer-se sujeito, 

podendo determinar, inclusive, os métodos e programas dos cursos de formação. Ao mesmo 

tempo, essa intervenção na prática de produção do conhecimento é de maior qualidade quanto 

melhor for a prática de transmissão da teoria revolucionária, garantindo-lhe conteúdo suficiente 

para compreender os debates e intervir.  

 É, portanto, a complementaridade dessas duas atividades (transmissão e pesquisa da teoria 

revolucionária), guiadas por práticas pedagógicas apropriadas, que permite o desenvolvimento 

pleno e dinâmico do momento teórico da práxis educativa revolucionária, suficiente para o bom 

funcionamento da formação teórica da organização. 

 O mesmo acontece com a relação entre dirigente/educador e dirigido/educando quanto ao 

momento prático da práxis educativa no processo revolucionário: a disciplina, ou seja, a 

obediência por parte do militante/educando a um conjunto de práticas, valores e à cultura interna 

já estabelecidos pela história de ação da organização,  é essencial para que ela funcione como um 

sujeito coletivo coeso e realize os fins planejados; mas, inversamente, é fundamental que haja 

flexibilidade, abertura e “porosidade” suficiente na organização, permitindo que novas práticas, 

valores e cultura interna eclodam e possam ser experimentados e absorvidos a partir do contato 

com as inovações práticas da militância de base ou das massas.   

 Por fim, a unidade do momento teórico e prático na práxis educativa revolucionária do 

sujeito coletivo, ou seja, a unidade entre o educador-coletivo (a organização política) e o 

ambiente (a classe, as massas), só é possível através da unidade entre direção e base do 

organismo coletivo como um todo, ou seja, pela capacidade da organização política: 1) interpretar 

a realidade a partir das contradições práticas vivenciadas pela base militante em contato com o 

 72



 

ambiente, em conjunção com a o acúmulo teórico de seus dirigentes; 2) agir sobre o ambiente de 

forma coesa, retroalimentando, com novas informações e práticas, o próprio sujeito coletivo; 3) 

nessa práxis contínua entre teoria e prática, educar-se enquanto sujeito coletivo, educar o 

ambiente (classe, massas), educar sua base militante, transformando seus integrantes em novos 

dirigentes, e reeducar os dirigentes. Assim se estabelece a práxis educativa revolucionária, 

fazendo da organização um intelectual ou educador coletivo que produz em sua práxis um novo 

conhecimento, uma nova prática, novos valores e nova cultura. 

A unidade dos pólos teórico e prático, amalgamando, “grosso modo”, pensar e sentir, 

acúmulo teórico-histórico e vivência direta das contradições da conjuntura, reflexão e ação36,  

propicia a unidade entre o momento teórico e o prático do sujeito coletivo, permitindo uma práxis 

educativa de qualidade revolucionária, essencial para o sujeito coletivo em sua práxis política 

revolucionária. Quando isso ocorre, o organismo coletivo torna-se uma “máquina” que através de 

uma nova cognoscibilidade - ou seja, através de uma forma de produção de conhecimento que 

rompe, pela teorização e ação coletivas, com a separação entre fazer e pensar, constituindo um 

ser coletivo revolucionário -, produz novo conhecimento e novas relações, que antecipam, de 

forma ainda contraditória, uma nova sociabilidade (comunismo).  

  Gramsci, nesse sentido, afirma que Lênin fez progredir efetivamente a filosofia na medida 

em que realizou um aparelho hegemônico capaz de unir a doutrina teórica e a prática política, 

criando um novo terreno ideológico e permitindo a reforma das consciências e dos métodos de 

conhecimento (GRAMSCI, 2004a, CC 10, §12, p. 320). Portanto, o princípio teórico-prático da 

hegemonia possui um alcance gnosiológico, permite a produção de novo conhecimento (teoria), 

novas relações, moral e cultura (prática). O sujeito coletivo, ao realizar a práxis educativa 

revolucionária nas relações que estabelece (direção-base, partido-classe, partido-massas, partido-

ambiente), possui maior potencial de produzir conhecimento objetivo para operar sobre a 

realidade.  

                                                 
36 Friso, novamente, que essas polarizações são apenas maneiras didáticas de analisar a questão. Obviamente, a base 
militante não é apenas sentimento, assim como a direção não é exclusivo pensar. Quando me refiro a esses lócus 
como pólos (direção como pólo teórico e base como pólo prático), busco, tão somente, evidenciar uma tendência 
estruturante dessas posições, ou melhor, dessa relação. Há todo um conjunto intermediário de posições e relações 
entre direção e base que funciona como mediação dinâmica entre os dois pólos. Chamo esse conjunto intermediário, 
conforme a distinção gramsciana, de direção intermediária, ou “sargentos”, sujeitos fundamentais no processo de 
conexão entre direção e base.   

 73



 

 Conforme Gramsci (2004a, CC 11, §15, p. 134),  a objetividade do conhecimento, sua 

verdade, não é extra-histórica, extra-humana e, por isso, uma essência imutável. Ela é extra-

individual. É a subjetividade individual que é eliminada do conhecimento “verdadeiro” e não a 

subjetividade humana em geral. O conhecimento não está separado da práxis histórica coletiva. O 

objetivo é o universal subjetivo, é a subjetividade humana. O sujeito coletivo revolucionário é, 

portanto, o que está mais próximo de poder, em sua luta pela superação do capitalismo, 

reconstituir o ser coletivo, afirmando a necessidade da humanidade se realizar em sociedade. Essa 

potencialidade reside, essencialmente, na unidade entre teoria e prática. Disto decorre a 

importância do problema pedagógico que para Gramsci ocupava papel fundamental no processo 

revolucionário, como nos diz Macciocchi:  

 

De outra forma, de tudo que se veio expondo até aqui deveria resultar que é 
justamente o problema pedagógico o que permite a Gramsci recuperar a unidade 
do real no modo original da filosofia da práxis. Ou seja, é a necessidade de uma 
contraposição dialética inicial entre dois termos (teoria-prática, intelectuais-
massas, dirigentes-dirigidos, mestre-aluno) que permite encaminhar-se até um 
processo de recondução à unidade. E temos visto que não só individualiza os 
termos, como que termina diretamente por estruturá-los de um modo mais 
complexo (MACCIOCCHI, 1977, p. 287). 

 

 A práxis educativa revolucionária só faz sentido em um organismo coletivo que tem na 

superação do capitalismo e implantação do comunismo seu objetivo final. Por isso, faz-se 

necessário compreender a práxis educativa no processo revolucionário como elemento 

fundamental da construção da hegemonia proletária, ou seja, como elemento da educação 

transformadora individual mas, também, cada vez mais coletivizada das massas, como construção 

da hegemonia. 

 

 

5. A práxis educativa revolucionária como hegemonia  

  

 É possível ler a obra gramsciana a partir de vários prismas, tanto por seu profícuo arsenal 

de conceitos, quanto pelo caráter assistemático de seu texto. A discussão em torno de qual seria o 

eixo da reflexão gramsciana, especialmente em sua obra carcerária, permanece viva. De acordo 

com alguns intérpretes (SECCO, 2006; MACCIOCCHI, 1977; BROCCOLI, 1977; GRUPPI, 

 74



 

2000)37, o conceito de “hegemonia” é a contribuição essencial de seu pensamento, elemento 

norteador em torno do qual se desenvolvem seus esforços teóricos: “Os dezesseis temas 

anunciados nos Cadernos do Cárcere parecem totalmente desarticulados, mas o critério teórico-

metodológico que inspira todos eles é um só: o conceito de hegemonia” (SECCO, 2006, p. 47).  

 Em Gramsci, a centralidade do conceito de “hegemonia” deriva diretamente da 

importância da temática da práxis educativa revolucionária em sua obra, já que a hegemonia se 

constitui como desenvolvimento superior que coesiona sua reflexão acerca das relações 

educativas entre intelectual e simples, partido e classe, líder e liderado, ambiente e sujeito, Estado 

e sociedade. Segundo Gruppi, o termo hegemonia: 

 

[...] deriva do grego eghestai, que significa "conduzir", "ser guia", "ser líder"; ou 
também do verbo eghemoneuo, que significa "ser guia", "preceder", "conduzir", 
e do qual deriva "estar à frente", "comandar", "ser o senhor". Por eghemonia, o 
antigo grego entendia a direção suprema do exército. Trata-se, portanto, de um 
termo militar. Hegemônico era o chefe militar, o guia e também o comandante 
do exército. Na época das guerras do Peloponeso, falou-se de cidade 
hegemônica para indicar a cidade que dirigia a aliança das cidades gregas em 
luta entre si (GRUPPI, 2000, p. 1). 
 

 A interpretação do conceito de “hegemonia” em Gramsci ainda gera grandes divergências. 

Apesar disso, é possível entendê-lo como profundamente ligado a todo o projeto de sociedade 

desenvolvido e almejado por Gramsci, ou seja, ao projeto de superação do sistema capitalista e 

implantação do comunismo, tendo no organismo coletivo partidário o agente central catalisador 

da transformação. Por isso mesmo, é impossível visualizar a questão da hegemonia descolada das 

reflexões de Gramsci sobre o partido, o ser-coletivo que ocupa na sociedade civil o mesmo papel 

do Estado e que pode, através da unidade entre teoria e prática, formar um bloco histórico com 

força hegemônica.  Em outras palavras, compreender o conceito de hegemonia em Gramsci é, ao 

mesmo  tempo, entender a atuação do partido político enquanto intelectual coletivo capaz de 

guiar e ser guiado pela classe proletária para a construção da revolução.  

                                                 
37 “O conceito de hegemonia representa a contribuição essencial de Gramsci ao marxismo e sua contribuição mais 
decisiva, até o momento, à luta de classes revolucionária [...]” (MACCIOCCHI, 1977, p. 146);  “Antonio Gramsci, 
sem nenhuma dúvida, foi o teórico marxista que mais insistiu sobre o conceito de hegemonia [...]” (GRUPPI, 2000, 
p.1); “O que aflora é o desejo de superar a antinomia entre filosofia inferior e filosofia, entre senso comum e 
filosofia; definitivamente, assegurar as possibilidades de transformação da história, de instrumento de 
condicionamento em instrumento de liberação. E aqui está a centralidade do tema pedagógico em Gramsci: o 
instrumento que derrota a história e permite ao homem apropriar-se dela e criá-la é a hegemonia, entendida como 
relação pedagógica” (BROCCOLI, 1977, p. 263, tradução minha). 

 75



 

 Hegemonia não se restringe, como comumente se pensa no senso comum gramsciano, à 

conquista da maioria dos corações e mentes. Essa concepção38 está vinculada a uma visão liberal 

de disputa do aparato representativo burguês, na qual a maioria, através do voto, ou a maioria dos 

parlamentares, decide os rumos políticos do Estado. Quando Gramsci fala da construção da 

hegemonia, ressalta a importância de amalgamar a própria classe trabalhadora em torno de um 

programa revolucionário, assim como conquistar áreas de influência ideológica e cultural junto às 

massas. É, portanto, problemática a utilização do conceito de hegemonia de Gramsci para 

legitimar a adequação de uma estratégia revolucionária a uma reformista, em que, acreditando-se 

na democracia como valor universal39, assume-se a disputa de espaço e poder dentro das 

instituições da sociedade civil como horizonte possível de transformação. Sobre as limitações e 

perigos da democracia, Lênin nos legou algumas valiosas observações com as quais Gramsci, 

certamente, concordava: 

 

A democracia tem uma importância enorme na luta da classe operária contras os 
capitalistas pela sua libertação. Mas a democracia não é de modo nenhum um 
limite intransponível, mas apenas uma das etapas no caminho do feudalismo 
para o capitalismo e do capitalismo para o comunismo. Democracia significa 
igualdade. [...] Mas democracia significa apenas igualdade formal. [...] A 
democracia é mais uma forma de Estado, uma das suas variedades. E, 
conseqüentemente, ela representa em si, como qualquer Estado, a aplicação 
organizada, sistemática, da violência sobre as pessoas (LÊNIN, 1980a, pp. 289-
290). 

 

  A construção da hegemonia proletária deve estar sempre centrada na construção da 

autonomia histórica da classe e, portanto, na construção dos próprios instrumentos de hegemonia 

(como seus próprios jornais, suas próprias organizações políticas, suas “escolas” de quadros, etc). 

Com isso não nego a importância da disputa das instituições da sociedade civil ou do parlamento 

em conjunturas específicas. Enfatizo, apenas, que esse não é o elemento central dentro da 

problemática da hegemonia em Gramsci.   

 O conceito de hegemonia está profundamente marcado pela aspiração revolucionária de 

Gramsci. A revolução é um processo que se inicia no interior da sociedade capitalista, como 

disputa pela hegemonia, e continua com a tomada do poder e revolucionarização do modo de 

                                                 
38 Essa leitura de Gramsci pode ser encontrada em Coutinho (1981). 
39 Carlos Nelson Coutinho é um dos mais importantes representantes desse pensamento no Brasil, sendo autor do 
polêmico: “A Democracia como valor universal: notas sobre a questão democrática no Brasil”, ver Coutinho (1980). 

 76



 

produção, combinando conquista ideológica e conquista político-econômica, como compreende 

também Gruppi a partir de sua leitura de Gramsci: “(...) a hegemonia do proletariado representa a 

transformação, a construção de uma nova sociedade, de uma nova estrutura econômica, de uma 

nova organização política e, também, de uma nova  orientação ideológica e cultural” (GRUPPI, 

1978, p. 2). 

 O conceito de “hegemonia” é resultante, em parte, da análise de Gramsci das derrotas das 

iniciativas revolucionárias na Alemanha, Áustria e Hungria e do fracasso dos levantes de Turim, 

assim como de seus estudos sobre o processo revolucionário russo e a constituição da hegemonia 

burguesa na Europa Ocidental, em especial do processo italiano, como observado no item 1.1 

acerca do conceito de “Estado integral” e “guerra de posição”. Gramsci compreende a 

especificidade das sociedades complexas ocidentais, onde a sociedade civil é bem mais 

estruturada do que nos Estados orientais, como a Rússia. Essa complexidade impõe a busca por 

“novas” estratégias revolucionárias que, considerando as relações de dominação e direção 

implementadas pela burguesia através da “sociedade política” e das instituições da “sociedade 

civil”, possuam como eixo fundamental a construção da “hegemonia” proletária, ou seja, 

estratégias que considerem os aspectos de dominação e direção em proporções adequadas à nova 

conjuntura.  

 Entendo, como Buci-Glucksmann (1980, p. 229), que Gramsci “[...] recupera 

explicitamente o conceito teórico-prático de hegemonia, tomado de Lênin”. Alguns intérpretes 

irão se opor a essa influência, alegando que a “hegemonia” é um conceito puramente gramsciano, 

como Boggs (1976) mencionado por Secco (2006, p. 45), subestimando, assim, a importância da 

hegemonia para o líder bolchevique, ou atribuindo a esse conceito – em Lênin - aspectos apenas 

coercitivos. Outros, como Gruppi (2000, p. 5), reconhecem a influência essencial do conceito de 

hegemonia desenvolvido por Lênin, em Gramsci, afirmando que este último compreendia o 

“princípio teórico-prático da hegemonia” como o campo onde se encontra a  “contribuição teórica 

máxima de Illitch [Lênin] à filosofia da práxis” (GRAMSCI, 2004a, CC 10, §12, p. 320). 

Gramsci chega a dedicar um artigo no L’Ordine Nuovo ao líder russo, quando de sua morte, em 

que explicita sua vinculação teórica: 

 

Em que consiste sua [de Lênin] originalidade política e sua principal 
característica? O bolchevismo é o primeiro movimento, na história internacional 
das lutas de classe, a ter desenvolvido a idéia da hegemonia do proletariado, e a 

 77



 

ter posto em prática os principais problemas revolucionários abordados por 
Marx e Engels através de seu projeto teórico (GRAMSCI apud MACCIOCCHI, 
1977, p. 84, L’Ordine Nuovo em 15/03/1924). 

 

 Buci-Glucksmann (1980, pp. 232-233) apresenta um paralelo entre a evolução do 

conceito de hegemonia em Lênin e em Gramsci, apontando que o problema da construção da 

hegemonia foi fundamental para Lênin ainda antes da revolução - enquanto instrumento de 

conquista do poder político -, como também após a tomada do poder na construção de uma nova 

sociedade. Antes da revolução bolchevique, o conceito de hegemonia para Lênin estava 

associado à capacidade do proletariado para dirigir a revolução democrático-burguesa de 1905, 

direção, portanto, que se estabelece num contexto de aliança de classes. Gramsci assim também 

entende, inicialmente, o conceito de hegemonia em seus textos de 1924 no L’Ordine Nuovo. Mas, 

após a Revolução de Outubro, Lênin amplia o significado do conceito, partindo da experiência da 

classe proletária no poder. A hegemonia, nesse novo contexto, deve garantir a direção ideológica 

e política do proletariado sobre o conjunto da sociedade, que se estabelece numa relação dialética 

e orgânica entre a vanguarda proletária no poder de Estado e a classe. Portanto, hegemonia não se 

reduz à coerção (ditadura do proletariado) sobre a burguesia, mas abrange a direção da sociedade, 

visão que também é desenvolvida por Gramsci no período carcerário.  A hegemonia tampouco se 

confunde com o poder estatal, podendo se desenvolver antes da tomada do poder. Após essa, é 

fundamental que o proletariado, que se estabeleceu como classe dominante, mantenha-se também 

como classe dirigente. Portanto, concordamos com Macciocchi (1977, p. 158) ao afirmar que a 

hegemonia para Lênin não está associada apenas à dominação e violência. A essência profunda 

da ditadura do proletariado reside na organização e na disciplina da fração avançada dos 

trabalhadores, de sua vanguarda, de seu único dirigente: o proletariado. 

 A ditadura do proletariado, no senso comum e para muitos intelectuais, está associada 

apenas à coerção. Mas, poderia existir um Estado que se mantivesse exclusivamente com 

mecanismos coercitivos? Ou, então, apenas com mecanismos não-coercitivos (consensuais, 

segundo a terminologia gramsciana)? Seria Lênin defensor da ditadura do proletariado, enquanto 

Gramsci seria o arauto dos processos democráticos? Acredito que, para todas essas perguntas, a 

resposta é não.  

As diferenças entre os dois pensadores acerca da conceituação de Estado apresentam-se 

como resultado de diferentes ênfases sobre um ou outro aspecto da ditadura de classe, entendida 

 78



 

sempre como articulação complexa entre direção político-ideológica e coerção. Nenhum Estado 

poderia se sustentar permanentemente apenas através da coerção, da mesma forma, nenhum 

Estado, por mais democrático que seja, pode abrir mão de utilizar amplamente os mecanismos 

repressivos de que dispõe para manter a ordem estabelecida, ou seja, para impedir que o poder da 

classes dominante (e, portanto, dominadora do Estado) seja ameaçado. 

 A diferença na tônica entre coerção e consenso, no pensamento de Lênin e Gramsci, é 

fruto dos diferentes momentos históricos nos quais se inseriram uma e outra produção teórica. 

Lênin escreveu os seus principais trabalhos sobre o Estado e, portanto, sobre a ditadura de classe 

num período bastante próximo do assalto ao poder na Rússia, em plena efervescência 

revolucionária na Europa, inserido em um contexto de acirramento da luta de classes. Além disso, 

Lênin encontrava-se em meio a um acalorado debate entre as alas esquerda e direita do partido 

bolchevique. Esta última negava categoricamente o papel da violência revolucionária nos 

processos de transição socialista, assim como negava a necessidade de implantação de uma 

ditadura do proletariado. Tudo isso levou Lênin a concentrar, nesse momento, as suas atenções no 

problema do Estado como instrumento de coerção nas mãos de uma classe, em detrimento dos 

papéis de educador e de dirigente, frisados em algumas obras anteriores e posteriores a 1917.   

Lênin, em “O Estado e a Revolução”, já após a tomada do poder, apresenta o Estado de transição 

como grande educador:  

 

Educando o partido operário, o marxismo educa a vanguarda do proletariado, 
capaz de tomar o poder e de conduzir todo o povo ao socialismo, de dirigir e de 
organizar uma nova ordem, de ser o educador, o dirigente e o chefe de todos os 
exploradores e explorados na obra da organização da sua vida social, sem a 
burguesia e contra a burguesia (LÊNIN, 1980a, p. 239). 

 

Estas características conviveriam, lado a lado, com o exercício da coerção sobre o que 

restou das classes exploradoras, retiradas do poder do Estado. Em “Esquerdismo, doença infantil 

do comunismo”, Lênin (1980c, p. 295) reforça o papel de educador-dirigente que cabe ao Estado 

proletário: "A Ditadura do Proletariado é uma luta tenaz, cruel e terrível, violenta e pacífica, 

militar, econômica, pedagógica e administrativa, contra as forças da tradição da velha sociedade" 

e continua: "sob a Ditadura do Proletariado, será preciso reeducar milhões de camponeses e 

pequenos proprietários, intelectuais burgueses, subordinando todos à direção do proletariado" 

(LÊNIN, 1980c, p. 347). 

 79



 

 Gramsci, por sua vez, aprofundou sua concepção de hegemonia no momento de recuo da 

revolução européia e de avanço do nazi-fascismo. Além disso, o próprio entendimento de que o 

Estado seria um instrumento de coerção de uma classe sobre a outra já estava por demais 

consolidado no interior do movimento comunista internacional, a ponto de se tornar o único 

aspecto a ser considerado. Este foi, sem dúvida, o reflexo de uma leitura dogmática e a-histórica 

dos textos do próprio Lênin.  Gramsci buscou, justamente, resgatar as contribuições de Lênin e 

aprofundá-las. Sem discordar de que o Estado é, fundamentalmente, um instrumento de coerção 

de uma classe, dedicou seu estudo a outro aspecto: o Estado enquanto dirigente e educador, 

buscando compreender o papel que a cultura, a  ideologia e os organismos de hegemonia 

desempenhavam neste processo. 

 Gramsci compreendeu que, para a realidade dos Estados ocidentais, a produção e a 

reprodução das relações sociais - e políticas - não podiam se dar, exclusivamente, através da 

coerção; elas se davam de múltiplas e complexas formas, nas quais as ideologias jogavam um 

papel decisivo. Para Gramsci, o Estado seria "hegemonia encouraçada de coerção" (GRAMSCI, 

2002, CC 6, §88, p. 244). Era preciso superar as teses simplistas que imperavam no seio da III 

Internacional e ele, com a ajuda de Lênin, em certo sentido, as superou (teses como a do Estado 

como aparelho exclusivamente coercitivo). 

 Assim como o Estado não é apenas uma máquina coercitiva, mas também responsável 

pelo consenso, em sentido inverso, a hegemonia não está relacionada apenas ao consenso, ao 

convencimento, mas também à função coercitiva. Estado e organizações revolucionárias são 

aparelhos de hegemonia que devem mediar a aplicação da coerção e do consenso de acordo com 

o momento político. A ação do partido revolucionário na construção da hegemonia proletária, 

num primeiro momento se faz a partir de sua capacidade diretiva do processo revolucionário 

para, num segundo momento, com a tomada do poder, desenvolver sua função coercitiva junto à 

classe derrubada (burguesia). Aí, então, a classe proletária além de hegemônica faz-se também 

dominante. Vejamos como Gramsci coloca a questão: 

 

o critério metodológico sobre o qual se deve basear o próprio exame  é este: a 
supremacia de um grupo social se manifesta de dois modos: como ‘domínio’ e 
como ‘direção intelectual e moral’. Um grupo social  domina os grupos 
adversários, que visa a ‘liquidar’ ou a submeter inclusive com a força armada, e 
é dirigente dos grupos afins e aliados. Um grupo social pode e, aliás, deve ser 
dirigente já antes de  conquistar o poder governamental (esta é uma das 
condições principais para a própria conquista do poder); depois, quando exerce o 

 80



 

poder e mesmo se o mantém fortemente nas mãos, torna-se dominante mas deve 
continuar a ser ‘dirigente’ (GRAMSCI, 2002, vol. 5, p. 62). 

 

  Apesar de Gramsci dirigir sua atenção para o momento ideológico, cultural e moral da 

crise revolucionária (enquanto Marx a vê como crise da estrutura econômica), não esquece, o 

marxista sardo que a crise é sempre do bloco histórico, formado pelo amálgama de estrutura e 

superestrutura. Gramsci, portanto, observa a crise na totalidade do processo social, agregando às 

bases fundamentais da análise de Marx (sua anatomia da estrutura social tão necessária em sua 

época para combater o idealismo) seu conceito de hegemonia vinculado ao de bloco histórico 

(GRUPPI, 2000, p. 79-80). Gramsci, definitivamente, não é um pensador da cultura, tampouco 

hegemonia significa uma via de transformação pacífica através de reformas superestruturais. O 

conceito de hegemonia de Gramsci não traz em si, embutido, o abandono da tomada do poder 

enquanto ação “violenta” necessária para dar início ao processo de transição socialista. O 

processo de hegemonia abarca, em seu movimento de construção, momentos de convencimento e 

momentos de coerção. O que Gramsci faz, portanto, é chamar a atenção para a diferente 

constituição do Estado italiano e de outros Estados ocidentais, se comparados ao Estado russo de 

1917. Essa diferença, segundo Gramsci, obriga a um trabalho mais demorado de educação das 

massas, um patamar mínimo de influência ideológica sobre a sociedade civil, como pré-requisito 

para o desenvolvimento de qualquer ação mais direta. Caso isso não ocorra, o poder tomado de 

assalto pode rapidamente ser recuperado através da ação da burguesia entrincheirada em suas 

instituições de hegemonia na sociedade civil. 

 Mas o conceito de hegemonia não está apenas vinculado às questões macroestruturais, às 

disputas macropolíticas, como apresentado até agora. Esse conceito, da forma como é utilizado 

por Gramsci, igualmente se aplica às questões da conformação do sujeito, sejam individuais ou 

organismos coletivos. Poder-se-ia até mesmo dizer que em um único indivíduo está estabelecida 

uma relação de hegemonia, pois Gramsci (2004a, CC 10, §48, pp. 406-407) afirma que o homem 

deve ser concebido como um bloco histórico de elementos puramente objetivos (de massa ou 

materiais) e subjetivos ou individuais. A constituição da personalidade individual está 

dialeticamente atrelada à constituição de uma personalidade histórica de classe, em que a 

transformação individual vincula-se à transformação das relações sociais nas quais o indivíduo 

encontra-se preso. Nem o indivíduo, nem a sociedade podem ser tomados como suficientes e/ou 

totalizantes, o que desbanca tanto as teorias idealistas de transformação via mudança individual 

 81



 

(religião, educação como salvação, etc), como as teorias mecanicistas que pregam a 

transformação da sociedade sem, necessariamente, passar por transformações éticas e culturais 

dos indivíduos.  

 Como afirma Ragazzini (2005, p. 66), ambos, sociedade e indivíduo, para Gramsci, são 

“[...] agregados complexos e relacionais”. Portanto, “[...] teoria da personalidade e teoria da 

sociedade devem ser congruentes” (Ibidem, p. 66).  Pode-se ler na obra gramsciana, ainda 

conforme Ragazzini (2005, p. 31), duas linhas de atenção temática e teórica: “[...] uma que 

confronta os macroproblemas sociais e as suas conexões (da história à política, à sociologia, à 

economia etc.) e outra que confronta os microproblemas individuais e as conexões com os 

macroproblemas sociais”. 

 Essa íntima conexão entre os macro e microproblemas, os processos de mútua relação e 

transformação estabelecidos entre indivíduo e sociedade, recebem de Gramsci o nome de 

processos “moleculares”. Claro que essa passagem do micro ao macro, e vice-versa, dá-se através 

de um conjunto de relações mediadoras conflitantes. Ragazzini nos ajuda a entender, de forma 

mais detalhada, a significação desse termo-chave na obra de Gramsci que, segundo ele, não chega 

a se constituir como categoria, mas como código lingüístico-conceitual que expressa as linhas de 

tensão em processo entre esses dois pólos (macro e micro): 

 

Molecular é, para Gramsci, a característica de um processo de transformação. Na 
organização do discurso gramsciano, molecular exprime algumas (não todas) 
modalidades de transformação e conexão entre personalidade individual-homem 
social-sociedade. Melhor ainda: indica os processos que, por acumulação de 
modificações, transbordam em um âmbito – por assim dizer – e produzem 
efeitos em um âmbito maior; assim, da personalidade individual ao homem 
social, do homem social à sociedade. O processo pode ser considerado em outro 
sentido, reconstruindo as passagens do social ao individual (RAGAZZINI, 2005, 
p. 61). 

 

 Portanto, hegemonia é a capacidade de direção intelectual e moral que um grupo social 

tem sobre outros grupos sociais, mas que, se analisada molecularmente, apresenta-se como práxis 

educativa entre indivíduos ou entre organismos coletivos e indivíduos. Toda relação de 

hegemonia é, para Gramsci, necessariamente uma relação pedagógica que pode ocorrer em 

diversos níveis (entre intelectuais e simples; entre educador coletivo e ambiente; entre direção e 

base) e que coloca agentes dirigentes e dirigidos (individuais ou coletivos) num contexto de 

recíproca assimilação.  

 82



 

 Na práxis educativa própria da construção hegemônica, o educador-dirigente deve 

necessariamente colocar-se também como educando, buscando continuamente mudar a si 

próprio, entendendo que para isso precisa agir sobre o complexo das relações nas quais está 

inserido. Nesse sentido, a construção da personalidade do militante revolucionário está 

relacionada à crítica de si e à crítica da sociedade à medida que age sobre ela (como parte de um 

organismo coletivo), estabelecendo relações que vão contra a ordem, constituindo, assim, um 

conjunto de “novos” valores, relações, uma “nova” moral e cultura, forjando uma consciência 

revolucionária.  

 Concordo com Gruppi (2000, p. 33) quando afirma que há um conceito teórico e prático 

que funciona como elo essencial para a formulação da teoria de hegemonia por Gramsci: o 

partido revolucionário. É à medida que aprofunda sua concepção de partido revolucionário, 

influenciado por Lênin, que Gramsci desenvolve de forma mais acabada seu conceito de 

hegemonia.  

 O partido revolucionário é o centro propulsor que amalgama de forma dinâmica a 

construção de um bloco histórico novo, em que a práxis coletiva torna-se revolucionária ao 

permitir a unidade entre indivíduo-subjetividade e massas-objetividade, entre construção da 

personalidade individual e a de classe, em que se pode criticar a concepção imposta às classes 

subalternas (em termos teóricos e práticos) a fim de constituir uma nova concepção, promovendo 

de forma dinâmica a unidade entre teoria e prática, entre a política e a filosofia. É esse elo 

“molecular”, o partido revolucionário enquanto agente educador, ou seja, hegemônico, que 

estudarei com maior profundidade no próximo capítulo.  

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 83



 

II. O PARTIDO REVOLUCIONÁRIO COMO EDUCADOR COLETIVO 

  

 

 As relações educativas estão presentes em todos os tipos de partido, mas apresentam-se 

como radicalmente necessárias aos partidos de caráter revolucionário, já que a formação da 

consciência revolucionária é essencial para a constituição do sujeito revolucionário assim como o 

desenvolvimento da teoria revolucionária é para a correta análise da realidade. Em um artigo 

intitulado “O partido comunista”, publicado em L’Ordine Nuovo em 04 de setembro de 1920, 

Gramsci (2004c, p. 419),  apresenta o partido comunista como “o instrumento e a forma histórica 

do processo de libertação interior pela qual o operário passa de executor a iniciador, deixa de ser 

massa para se tornar líder e guia, deixa de ser braço para se tornar cérebro e vontade”. É através 

desse olhar que analiso, neste capítulo, o papel educativo do partido revolucionário, 

aproveitando-me de contribuições pontuais de Lukács (In: FORNAZIERI, 1987a, 1987b, 1987c), 

acerca da importância da teoria da organização, e de Cerroni (1982), que defende o partido 

comunista como  protótipo do partido moderno.  

 

 

1. A importância da organização  

  

 Lukács (In: FORNAZIERI, 1987a, p. 80) afirma ser a organização revolucionária “[...] o 

mais profundo problema intelectual do desenvolvimento revolucionário” e, ao mesmo tempo, 

uma das questões teóricas menos estudadas, constituindo verdadeiro “ponto cego” dentro do 

corpo da teoria revolucionária marxista. A temática da organização, especialmente a da 

organização revolucionária, é a que mais tempo se manteve numa “espécie de penumbra utópica” 

(Ibidem, p. 39).  

 Lênin foi o primeiro pensador marxista a devotar enorme atenção às questões 

organizativas. Em seu discurso proferido no dia 18 de março de 1919, em memória de Iakob 

Mijailovich, secretário-geral do partido bolchevique, Lênin aponta a violência revolucionária 

como necessária, mas pontual, já que só em determinados momentos do processo revolucionário 

sua utilização é legítima. Muito mais importante e de caráter permanente é a organização dos 

 85



 

trabalhadores, constituindo-se como “[...] o atributo mais essencial na revolução, bem como 

pressuposto de sua vitória...” (LÊNIN In: FELLIPE, 2006, p. 203).  

 Hoje, décadas após a morte de Lênin e Lukács, ainda são poucos os estudos sobre as 

formas organizativas revolucionárias. As questões organizativas continuam sendo consideradas 

como secundárias diante dos debates sobre a conjuntura política, estratégias e táticas. A 

organização é tratada como uma questão meramente técnica, o que esvazia toda sua importância 

enquanto instrumento educativo, meio formador (ou deformador) da consciência de seus 

militantes. Pode-se observar um exemplo claro dessa postura nas avaliações e autocríticas das 

organizações de esquerda: há uma enorme culpabilização das falhas individuais, mas raramente 

leva-se em consideração como as próprias formas que medeiam a ação (relações organizativas) 

podem ser a fonte do problema. A correta reflexão sobre essa temática “[...] resulta muitas vezes 

mais do instinto revolucionário que de uma atitude teórica clara” (LUKÁCS In: FORNAZIERI, 

1987a, p. 37).  

 O que não se percebe é que a organização é a forma de mediação entre a teoria e a prática 

e, como em toda relação dialética, só através da mediação os participantes da relação se tornam 

concretos e reais (Ibidem, p. 41). Portanto, o processo da luta revolucionária, materializado em 

suas relações organizativas, mais do que um meio instrumental para se atingir um fim é, em si, 

também parte desse fim, já que forma a consciência de seus sujeitos. De forma mais clara: não se 

formam consciências autônomas, por exemplo, através de processos educativos exclusivamente 

coercitivos40.  

 Gramsci, a exemplo de Lukács e Lênin, também devota grande atenção para a questão 

organizativa. Broccoli (1977, p. 53) afirma que Gramsci vai deslocando seu foco de atenção, ao 

longo de seu desenvolvimento intelectual, do desenvolvimento da cultura e da necessidade de 

apropriar-se da cultura burguesa nas lutas obreiras, para o momento da organização. Esse é um 

movimento dinâmico em que Gramsci parte da necessidade de absorção da cultura burguesa e 

                                                 
40 Não nego a necessidade de coerção na práxis educativa revolucionária. Mas, se o momento coercitivo desconecta-
se, dentro do processo global de funcionamento da organização, do momento “democrático”, em que os sujeitos 
podem exercer sua autonomia, a coerção torna-se, então, autoritarismo irracional e deformador. Por isso mesmo, ao 
enfatizar o conceito da mediação, do processo como formador da consciência, não me aproximo das posições 
anarquistas, que defendem a imediata mudança das relações, portanto, a imediata extinção de qualquer relação 
coercitiva na práxis educativa revolucionária. Meu intuito é, apenas, resgatar a importância da mediação, que vem 
sendo apagada pelas práticas pragmatistas dos dias atuais. 

 86



 

chega à possibilidade de elaboração de uma cultura proletária, expressa em estruturas 

organizativas novas.  

 Segundo Gramsci, a massa humana não se torna independente “para si” sem organizar-se. 

Toda organização política representa um momento de consciência, seja de um grupo que se une 

para reivindicar a instalação de luz elétrica em sua rua, seja daqueles que se engajam em um 

movimento organizado em plano nacional para lutar pelo direito a terra, ou em uma organização 

partidária que se propõe tarefas de ação e reflexão próprias da abrangência do Estado. Ao se 

organizar, um grupo de indivíduos destaca-se da massa por, justamente, tomar consciência de 

algo, de interesses que esta massa não possui ou sobre os quais ainda não tomou consciência.  

 Em outros termos, para que se constitua uma organização é necessário que certo 

grupo/classe tenha conseguido emanar uma camada de intelectuais que, especializando-se como 

organizadores e dirigentes, atuem com e sobre a classe de forma orgânica. Nesse sentido, o 

processo de autoconsciência histórica da classe trabalhadora é a constituição do próprio partido 

revolucionário (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §12, p. 104). Gramsci acredita no “[...] princípio 

leninista pelo qual o partido ‘se cria de cima’, no sentido de que tem prioridade o momento da 

consciência, da racionalidade, da direção” (COUTINHO, 1999, p. 141). Gruppi reafirma a adesão 

de Gramsci a visão leninista, desfazendo o senso comum que associa o pensamento do marxista 

italiano ao horizontalismo:  

 

Essa afirmação [de que o partido se cria de cima para baixo] não obedece a uma 
visão burocrática ou disciplinar do partido, como se disse na época, mas à 
exigência de destacar o momento da consciência, da visão crítica. Por "alto", 
ademais, Lênin entendia o congresso, como suprema instância, como síntese 
geral. O modo pelo qual Lênin sublinha fortemente que o partido é o momento 
da consciência, da síntese crítica, a força organizadora capaz de tornar coesas as 
massas, ressurge plenamente em Gramsci (GRUPPI, 2000,  p. 75). 

 

 As organizações, portanto, formam-se “de cima”, pela especialização de um corpo 

intelectual que se destaca das massas. E, quanto mais amplas e complexas são as organizações, 

maior é a exigência de especialização das funções intelectuais, dirigentes, organizativas e 

educativas.  

 

 

 

 87



 

2. O partido revolucionário como o partido moderno 

  

 Os partidos políticos são um fenômeno social recente na história humana, constituindo-se 

ao longo do século XVIII. Para o desenvolvimento desta pesquisa, analiso uma matriz específica 

de partido: o partido revolucionário, originalmente concebido por Lênin. Não se confunde, aqui, 

o partido leninista com uma organização de fins eleitorais. Os “partidos de criação eleitoral” 

(DUVERGER, 1980) foram os primeiros a surgir, desenvolvendo-se com a democracia 

representativa. O partido leninista, ao contrário, é um “partido de criação externa”, gestado fora 

do mecanismo eleitoral e parlamentar, a partir de instituições pré-existentes e com forte caráter 

ideológico. 

 Cerroni (1982, pp. 12-13) critica a restrita visão que concebe o partido apenas como 

“parte política”, como se apresenta na definição de Schumpeter (1984). Para Cerroni, o partido 

moderno, mais do que uma parte política, caracteriza-se como “uma máquina organizativa mais 

um programa político” (Ibidem, p. 13). Apenas no partido moderno, a máquina organizativa 

torna-se um elemento diferencial, permitindo uma “organização territorial difusa e 

tendencialmente nacional” (Ibidem, p.13), buscando abranger a totalidade dos setores sociais. 

Apenas no partido moderno, o programa político torna-se tão articulado e estruturado que pode 

ser disposto em um texto escrito, discutido e aprovado.  

 Cerroni também busca desvincular o surgimento do partido moderno dos comitês 

eleitorais, do parlamento, enfim, da constituição das instituições políticas representativas. Aceita 

que parte das atividades do partido moderno esteja vinculada à existência do Estado e suas 

instituições de representação política, mas nega a exclusividade dessa relação. Para entender a 

constituição do partido político moderno, Cerroni se lança ao desafio de observar a formação dos 

partidos mesmo onde não existiam parlamentos. E encontra, como resposta, o surgimento dos 

partidos socialistas. Esse é um dos fatores que leva Cerroni a assumir o partido socialista 

revolucionário como origem e fundamento, como “protótipo histórico-teórico” do partido 

moderno.  

 O partido político socialista não é apenas uma parte onde se unem todos aqueles que 

pensam de forma semelhante, mas uma forma de agregação ideológica “[...] para defender uma 

condição humana, para remover determinadas circunstâncias históricas que a deformam” 

(CERRONI, 1982, p. 17). É, portanto, uma organização dos que pensam do mesmo modo, mas 

 88



 

que têm esse modo comum de pensar derivado de uma mesma condição prática, de uma 

necessidade vital de construir outra forma de organização social. 

 Tomando o partido do proletariado, o partido socialista, como referencial, Cerroni 

sistematiza o processo de desenvolvimento histórico dessa organização em três momentos: a 

“fase pré-política”, quando a classe operária começa a assumir sua consciência e ainda luta no 

nível das reivindicações econômico-corporativas; a “fase política intra-uterina”, quando o nível 

de agregação supera os interesses econômicos e avança no horizonte político; e a “fase política 

extra-uterina ou estatal”, quando a classe operária exprime sua capacidade de direção hegemônica 

em relação ao conjunto da sociedade. Nesta última fase, o partido age certamente como uma 

parte, uma contraparte ao Estado, mas, além disso, propõe uma nova “parte-todo”:  

 
No mundo moderno, um partido é exatamente um partido – integralmente e não 
como fração de um partido maior – quando é concebido, organizado e dirigido 
de modo e forma a se desenvolver em um Estado (integral e não em governo 
tecnicamente compreendido) e em uma concepção de mundo (GRAMSCI apud 
CERRONI, 1982, p. 21). 
 

 O partido, nesse estágio, “[...] é em embrião uma estrutura estatal” (GRAMSCI apud 

CERRONI, 1982, p. 17). A fase mais desenvolvida do partido socialista e de um partido em geral 

apresenta-se, apesar da aparente contradição, quando o partido não se restringe a defender os 

interesses de sua classe de origem, mas se propõe a uma reorganização do Estado e da sociedade 

em geral. É esse o modelo de partido concebido e posto em prática por Lênin com o qual Gramsci 

trava intenso diálogo.  

  

 

3. A influência de Lênin na concepção de partido de Gramsci 

 

 Apesar da teoria da organização partidária de Lênin ter sido desenvolvida sob condições 

históricas muito específicas, é certo que ele próprio reconhece em seu corpo teórico “princípios 

elementares de qualquer organização de partido que se possa imaginar” (LÊNIN, 1959, p. 479). 

Segundo Vázquez (2007, p. 319), o modelo leninista de partido se caracteriza pelos seguintes 

traços: 1) é um destacamento consciente da classe que, ao mesmo tempo em que encarna sua 

consciência de classe, distingue-se organicamente dela; 2) possui um corpo de revolucionários 

profissionais que se consagram por inteiro à revolução; 3) apresenta o máximo de organização, já 

 89



 

que esta é sua única arma; 4) é regido, em seu funcionamento interno, pelo princípio do 

centralismo democrático e pela disciplina, consciente e rigorosa; 5) catalisa a consciência de 

classe nas massas e as dirige na sua luta, mas, à diferença do blanquismo41, só pode cumprir seus 

objetivos em relação com as massas e sem pretender substituí-las. Portanto, o partido leninista 

age como educador, organizador e dirigente da classe proletária.   

 A teoria do partido revolucionário leniniana começa a ser absorvida por Gramsci durante 

o seu período pré-carcerário e amadurece durante os anos de prisão, ocupando, na estrutura de 

seus escritos do cárcere, papel de destaque (COUTINHO, 1999, p. 167). Gramsci demonstra, 

claramente, uma grande admiração pela construção histórica e filosófica de Lênin em diversos 

trechos de seus Cadernos do Cárcere e em seus escritos pré-carcerários42. É inegável, portanto, o 

contato do primeiro com o pensamento do segundo, mesmo que indireto e restrito a poucos 

textos. Porém, há interpretações divergentes acerca da forma como o leninismo é absorvido e 

trabalhado por Gramsci. 

 Há certa leitura que aponta o pensamento gramsciano como uma alternativa à concepção 

leninista de partido, como a feita por Bobbio (1983; 1999). Gramsci, seria, segundo essa visão, 

um filósofo da superestrutura, para quem a necessidade da revolução socialista simplifica-se 

como luta por certa “hegemonia” em que sai do horizonte qualquer perspectiva acerca da 

necessária “guerra de movimento”, ou seja, da ditadura do proletariado. Ainda desse ponto de 

vista, o partido perderia a sua centralidade como sujeito impulsionador da revolução para outras 

instituições privadas da sociedade civil, tornando-se um partido de caráter exclusivamente 

eleitoral.  Gramsci é lido, assim, como um reformista. 

 Desde seus escritos pré-carcerários, Gramsci observa a necessidade do partido 

revolucionário não se subordinar à ordem, diferenciando-se de uma mera parte política que luta 

por melhorias corporativas, pelo melhoramento do capitalismo: 

 
                                                 
41 Corrente do movimento socialista francês dirigida por Louis-Auguste Blanquí (1805-1881). Os blanquistas 
acreditavam que a "humanidade se libertaria da escravatura assalariada não por meio da luta de classe do 
proletariado, mas graças à conspiração de uma pequena minoria de intelectuais” (LÊNIN, 1982, p. 714), 
substituindo, portanto, a atividade do partido pela de um grupo secreto de conspiradores, desprezando as ligações 
com as massas. 
42 Trechos de seus escritos carcerários: Gramsci, 2004a, CC 10, §12, p. 320;  Ibidem, CC 11, §33, pp. 242-243; 
Ibidem, CC 11, §33, p. 246; Idem, 2002, CC 7, §16, p. 261. Textos de seus escritos pré-carcerários:  (GRAMSCI, 
2004b, p. 104, “Os maximalistas russos” em La città futura 1917-1918  de 28/07/1917); (GRAMSCI, 2004c, p. 235, 
“Lênin, líder revolucionário” em La Costruzione Del Partido Comunista 1923-1926 de 01/03/1924); (GRAMSCI, 
2004c, p. 311, “Maximalismo e extremismo” em La Costruzione Del Partido Comunista 1923-1926 de 02/07/1925 ). 

 90



 

O partido deve adquirir uma figura precisa e diferenciada: de partido 
parlamentar pequeno burguês, deve se tornar o partido do proletariado 
revolucionário, que luta pelo advento da sociedade comunista através do Estado 
operário, um partido homogêneo, coeso, com uma doutrina própria, com uma 
tática, com uma disciplina rígida impecável. Os que não são comunistas 
revolucionários devem ser eliminados do partido (GRAMSCI, 2004b, p. 359, 
“Para uma renovação do partido socialista” em L’Ordine Nuovo de 08/05/1920).  

 

 Se Gramsci enfatiza as questões superestruturais e subjetivas é porque luta contra o 

marxismo vulgar (economicista e determinista) tão disseminado em sua época. Busca, assim, 

revalorizar o conceito de práxis ao reapresentá-lo como “[...] articulação complexa da teoria e da 

prática na relação infra-estrutura-superestrutura” (MACCIOCCHI, 1977, p. 13). Portanto, 

Gramsci é um marxiano ortodoxo, porque absorve radicalmente o núcleo do método de Marx, 

aplicando-o para sua conjuntura histórica na construção do processo revolucionário italiano. 

Gramsci faz o mesmo com a herança teórica de Lênin: defende o partido revolucionário como 

sujeito coletivo fundamental na revolução, tanto por cumprir papel educativo, organizativo e 

diretivo na construção da hegemonia proletária, como por funcionar como um “exército” coeso 

para a tomada do poder no momento necessário.  

  Para que se perceba o estatuto que Gramsci confere a Lênin, basta observar como o 

compara a Marx. Segundo Gramsci, Marx é o responsável por ter retirado a filosofia de seu 

estado utópico, transformando-a em ciência, construindo uma “visão de mundo” 

(“Weltanschauung”). Já, Lênin, fez da ciência, ação, ou seja, transformou a filosofia de Marx em 

“[...] teoria de uma classe que se transforma em Estado” (GRAMSCI, 2004a, CC 7, §33, p. 242), 

o que equivale, para Gramsci, também à construção de uma “visão de mundo”. Logo, para 

Gramsci não há subalternidade do pensamento de Lênin em relação ao de Marx. 

 Coutinho (1981, pp. 117-118) afirma que "[...] o vínculo de dependência entre as 

formulações gramscianas sobre o ‘moderno Príncipe’43 e a teoria do partido em Lênin é bastante 

evidente". Tanto Gramsci como Lênin entendem o partido como vanguarda da classe na 

construção da revolução socialista, cuja tarefa primordial é auxiliar a classe trabalhadora a 

superar a consciência econômico-corporativista, fragmentada, alçando-a ao patamar ético-

político, realizando sínteses cada vez mais amplas da totalidade social, o que implica empreender 

um processo formativo (teórico) e organizativo (prático) intenso. 

                                                 
43 “Moderno Príncipe” é como Gramsci nomeava o partido revolucionário, atualizando a função do “príncipe” 
desenvolvida por Maquiavel.  

 91



 

 É importante assinalar que, apesar da vinculação teórica de Gramsci a Lênin, 

principalmente com relação à constituição do partido revolucionário, o comunista italiano diante 

de um novo contexto histórico, atualiza os elementos do partido leninista. Desenvolve uma teoria 

da revolução adequada a Estados que possuem uma influência muito mais estabelecida na 

sociedade civil, em que se faz necessária uma “guerra de posições” mais prolongada para a 

construção da hegemonia proletária, passo fundamental para a tomada do poder. Em resumo, o 

pensamento gramsciano “continua” o de Lênin através de uma “relação produtiva e criadora, que 

jamais se esgotará na simples aplicação [...] do leninismo, mas sim na tradução e 

desenvolvimento do leninismo” (BUCI-GLUCKSMANN, 1980, p. 27). É com esse espírito que 

Macciocchi (1977, p. 14), numa feliz expressão, chama Gramsci de o “Lênin de hoje”. 

 

 

4. A função do partido revolucionário 

 

 Para Gramsci, assim como para Lênin, devido à heterogeneidade das vontades individuais 

e à influência da ideologia burguesa, há enormes barreiras para a organização espontânea dos 

trabalhadores e, mesmo quando isso ocorre, tais manifestações são temporárias, originadas de 

interesses pontuais. Gramsci (2004b, p. 343, “Mensagem aos anarquistas” em L’Ordine Nuovo de 

03/04/1920) afirma ser idealismo, “pura ilusão de ideólogos”, acreditar que a massa trabalhadora, 

submetida a condições terríveis de escravidão espiritual e corporal, consiga desenvolver uma 

organização de caráter revolucionário. Ou melhor, afirma que não se pode confiar nessa 

espontaneidade e simplesmente aguardar que o desenvolvimento das contradições permita o 

nascimento de uma organização à altura do desafio histórico da revolução socialista.  

 Segundo Lênin (1982, p. 383): “A revolução ensina, indubitavelmente, com uma rapidez e 

uma profundidade que parecem incríveis nos períodos pacíficos de desenvolvimento político. E, 

o que é particularmente importante, ensina não só os dirigentes, mas também as massas”. Porém, 

por mais que as revoluções eduquem rapidamente a consciência das massas, não há tempo para a  

formação teórica e política aprofundadas durante essas “janelas revolucionárias” (momentos em 

que a formação social em crise apresenta condições objetivas para a tomada do poder). De fato, 

em geral as massas revoltosas se organizam utilizando-se de pouco ou de nenhum conhecimento 

da teoria revolucionária. Portanto, suas organizações, surgidas nesses momentos de intensa e 

 92



 

rápidas movimentações, tendem a reproduzir essa deficiência teórica, por mais que apresentem 

grandes avanços organizativos, práticos. A existência de uma organização de vanguarda permite, 

justamente, que o conhecimento revolucionário acumulado ao longo das lutas da classe 

trabalhadora não se perca e possa, mesmo em momentos contra-revolucionários, ser transmitido 

para os trabalhadores. 

  A organização coletiva demanda sempre, originalmente, um pólo consciente, um núcleo 

intelectual, pois qualquer nível de organização só se dá pela consciência de um problema, pela 

consciência da necessidade e possibilidade de resolvê-lo. Nas palavras de Gramsci: 

 

Autoconsciência crítica significa, histórica e politicamente, criação de uma elite 
de intelectuais; uma massa humana não se "distingue" e não se torna 
independente "para si" sem organizar-se (em sentido lato); e não existe 
organização sem intelectuais, isto é, sem organizadores e dirigentes, ou seja, sem 
que o aspecto teórico da ligação teoria-prática se distinga concretamente em um 
estrado de pessoas "especializadas" na elaboração conceitual e filosófica 
(GRAMSCI, 2004a, CC 11, §12, p. 104). 

 

 Para que haja, portanto, essa organização de vanguarda, faz-se necessário que a classe 

trabalhadora emane uma camada de intelectuais que, organicamente ligados a ela, darão início à 

tarefa da construção de um organismo coletivo, que agirá como intelectual-coletivo. Esse 

organismo coletivo revolucionário deverá ser formado por “um grande exército de militantes 

disciplinados e conscientes, dispostos a qualquer sacrifício” (GRAMSCI, 2004b, p. 343, 

“Mensagem aos anarquistas” em L’Ordine Nuovo de 03/04/1920), agentes catalisadores da 

revolução. Ao afirmar a importância desse organismo coletivo, Gramsci - assim como Lênin - 

não está substituindo o papel das massas no processo revolucionário. Defende a necessidade 

histórica de um destacamento de “vanguarda” que não espere os momentos de crise aguda para a 

construção da prática e da teoria revolucionária. 

 Não há dúvidas, para Gramsci, sobre qual é esse destacamento de vanguarda. Atualizando 

a discussão de Maquiavel acerca do poder político, Gramsci irá afirmar que o “moderno príncipe” 

não pode ser um indivíduo singular, mas sim um organismo agente da vontade coletiva, já que as 

transformações históricas necessárias para a superação do capitalismo só podem ser realizadas 

por um ser-coletivo, aglutinador das vontades dispersas e fragmentárias. Esse organismo social 

coletivo “[...] já está dado pelo desenvolvimento histórico e é o partido político, a primeira célula 

 93



 

na qual se sintetizam germes de vontade coletiva que tendem a se tornar universais e totais.” 

(GRAMSCI, 2002, CC 13,  §1, p. 16).    

 O partido é qualquer forma organizativa com dirigentes e dirigidos destinada a organizar, 

educar e dirigir, tendo como princípio a formação de dirigentes. Esses seriam os elementos 

fundamentais de um partido, mesmo que este não se reconheça como tal, mesmo que se apresente 

“sob os nomes mais diversos, mesmo sob o nome de antipartido e de ‘negação dos partidos’” 

(GRAMSCI, 2002, CC 15, §4, p. 326). Com essa definição ampla, Gramsci deseja enfatizar como 

várias organizações, de diferentes matizes, muitas vezes até mesmo as mais insuspeitas, agem no 

sentido de disputar a hegemonia, fortalecendo a dominação de uma ou outra classe. Mas, 

certamente, essa definição não exclui a necessidade de detalhar o que faz do partido uma 

organização tão especial nos tempos modernos.   

 O que diferenciaria, por exemplo, um movimento social amplo (como o MST, Movimento 

dos Trabalhadores Rurais Sem Terra), ou uma ONG (Organização Não-Governamental), ou ainda 

uma grande empresa de comunicação, de um partido revolucionário? Mais do que entrar na 

discussão de seus diferentes objetivos últimos, acredito que a diferenciação principal se encontra 

no plano estrutural: o partido busca abarcar a maior parte dos setores da sociedade, almejando sua 

totalidade dinâmica, já que é justamente esta abrangência que pode lhe garantir uma ampla 

conexão com as contradições da classe, permitindo a mais correta leitura da realidade.  

 O partido faz-se, assim, como um proto-Estado, germe da nova forma de organização 

social: desenvolve na sociedade civil a mesma função que o Estado44 na sociedade política, de 

organizador da hegemonia, e de forma até mesmo mais orgânica e completa, já que os membros 

do partido se vinculam muito mais intensamente ao seu programa e estrutura do que os 

funcionários e intelectuais estatais (GRAMSCI, 2006, CC 12, §1, p. 24).  

  O partido revolucionário é o destacamento de mais ampla consciência, pois luta por 

superar a mais complexa e profunda contradição da sociedade capitalista: a contradição entre 

capital e trabalho. As ONGs, as empresas de comunicação e os movimentos sociais não possuem 

esse objetivo totalizante, trabalhando em geral com setores específicos da sociedade. Essa 

                                                 
44 O Estado, segundo Gramsci, cumpre a  “[...] tarefa educativa e formativa [...] cujo fim é sempre o de criar novos 
e mais elevados tipos  de civilização, de adequar a ‘civilização’ e a moralidade das mais amplas massas populares às 
necessidades do contínuo desenvolvimento do aparelho econômico de produção.” (GRAMSCI, 2002, CC 13, §7, p. 
23). 

 94



 

diferença estrutural tem peso significativo na vida interna do partido e nos dilemas que se 

apresentam e deverão ser equacionados pela camada de intelectuais orgânicos dessa organização.  

 O partido deve estimular a percepção da conexão entre os problemas imediatos e locais 

aos de ordem global, catalisando a consciência de classe através de elementos teóricos e 

organizativos. Isso, por sua vez, não implica abandonar as demandas econômicas imediatas, mas 

politizá-las, elevando-as a outro patamar de compreensão crítica, que evidencie de forma radical 

a origem sistêmica dos problemas cotidianos. O partido cumpre o fundamental papel de unir 

diferentes setores da classe com diferentes especificidades econômicas através de uma 

concepção/filosofia geral, estabelecendo sempre as mediações necessárias com as questões 

imediatas de cada setor. Unifica, portanto, na superestrutura, as diferenças econômicas que não 

chegam a se antagonizar, pois partem de segmentos membros de uma mesma classe. Assim, 

diferentes setores da classe podem se movimentar em ação conjunta, estimulando-se a  

consciência de classe nos trabalhadores. 

 Gramsci (2004a, CC 10, § 12, p. 320) afirma que o partido revolucionário, contribuição 

máxima de Lênin, é um instrumento de transformação social que, ao unir teoria e prática de 

forma coletiva para construção da “hegemonia” proletária, permitiu a criação de um novo 

mecanismo gnosiológico, de um mecanismo coletivo de produção de conhecimento. Lênin teria, 

portanto, nas palavras de Gramsci, feito progredir efetivamente a filosofia. Para Gramsci, o 

partido de Lênin é um “aparelho hegemônico” e, por isso, afirma o “princípio teórico-prático da 

hegemonia” (GRAMSCI, 2004a, CC 10, § 12, p. 320). Através do partido revolucionário, pode-

se construir um bloco hegemônico (unidade entre teoria e prática, partido e classe, direção e 

base), permitindo a tomada de consciência dos conflitos da estrutura no terreno das ideologias, 

catalisando a “vontade coletiva”  segundo uma nova ética e cultura proposta.  

Gramsci entende a “vontade coletiva” como a "consciência operosa da necessidade 

histórica", ou melhor, a consciência das necessidades históricas que se coloca em ação de 

transformação (GRAMSCI, 2002, CC 13, §1, p. 16). As necessidades históricas são “captadas” e 

formuladas pela classe dirigente de intelectuais do partido a partir da unidade entre a teoria 

revolucionária acumulada e as contradições vividas pela base partidária (constituída pelo mais 

amplo espectro de setores da classe). Essa análise concreta das necessidades concretas converte-

se em programa, estratégia e tática que guiam a ação do partido sobre o ambiente. É fundamental, 

portanto, que o partido possa realizar uma síntese entre os problemas reais da base, as lutas 

 95



 

espontâneas da classe e a capacidade dirigente e intelectual da direção, para realizar a justa 

análise do real, funcionando como um mediador entre a subjetividade-militante e a objetividade-

das-massas, entre o conjuntural e o histórico, entre o econômico e o ético-político.  Portanto, o 

“moderno príncipe” é o anunciador e o organizador de uma reforma intelectual e moral, o que 

significa, de resto, criar um terreno para um novo desenvolvimento da vontade coletiva nacional-

popular no sentido da realização de uma forma superior e total de civilização moderna 

(GRAMSCI, 2002, CC 13,  §1, p. 18). 

 No entanto, é importante frisar que a reforma intelectual e moral de toda a classe, de que 

fala Gramsci, só é possível se acompanhada por reformas econômicas, já que seria idealismo 

pensar a mudança generalizada da mentalidade das massas antes que ocorram mudanças radicais 

na forma de produção da vida. Por isso mesmo, “o programa de reforma econômica é exatamente 

o modo concreto através do qual se apresenta toda reforma intelectual e moral” (GRAMSCI, 

2007, CC 13,  §1, p. 19). 

 Assim, antes da tomada do poder de Estado, não se pode obter a mudança completa da 

consciência de toda a classe, já que a vida da classe precisa mudar para que sua consciência 

mude. Mas o partido pode, desde já, funcionando como um proto-Estado, desenvolver essa 

consciência superior ainda que de forma contraditória e embrionária. O partido pode, portanto, 

funcionar como “laboratório” para a experimentação do “novo” homem, enquanto espaço de 

concepção global da “nova” sociedade a partir da práxis educativa revolucionária.  

 Não é possível conceber certo estado-objetivo (sociedade comunista) que não tenha sido 

preparado por um processo que em si já contivesse os elementos, mesmo que parciais e 

incompletos, desse estado-objetivo. Ao se estabelecer uma distinção abrupta entre o “reino da 

liberdade” e o “processo que é destinado a chamá-lo à vida”, manifesta-se “uma estrutura utópica 

da consciência, semelhante à manifestada pela separação já referida entre objetivo final e 

movimento” (LUKÁCS In: FORNAZIERI, 1987a, p. 54). 

 Ao mesmo tempo em que aponta e já dá início às possibilidades do novo, o partido 

revolucionário, segundo Lukács, também ajuda a “descolonizar” o militante dos valores 

burgueses e das concepções liberais. O partido revolucionário não está isolado das relações 

burguesas. Lênin e Gramsci sabiam disso: os militantes que constituem o corpo do partido 

revolucionário (dirigentes e dirigidos) são indivíduos formados na sociedade capitalista e por ela 

corrompidos. Isso não implica aceitar a educação e os vícios próprios das relações burguesas. 

 96



 

Tampouco se acredita que enquanto o sistema capitalista reinar será possível aprofundar a 

transformação “interna” do ser humano. Lênin sabia da necessidade de se criarem “[...] 

dispositivos e garantias organizativas próprias para contrariar as conseqüências corruptoras dessa 

situação, para corrigir imediatamente o seu inevitável aparecimento e eliminar as excrescências 

assim originadas” (LUKÁCS In: FORNAZIERI, 1987a, p. 77).   

 Assim, as relações que se cristalizam no interior do partido revolucionário (que 

inevitavelmente influenciam a forma de relação do partido com seu ambiente exterior) cumprem 

papel fundamental no processo de educação para uma nova cultura e de “deseducação” das 

relações e valores burgueses. A práxis educativa resultante da relação entre direção e base no 

interior do partido revolucionário é o próprio eixo estruturante das demais relações 

intrapartidárias.  

A vida interior do partido é um combate incessante contra essa herança capitalista, que só 

pode ser superada completamente com a superação do sistema capitalista. Utilizando-se de 

mecanismos e processos próprios da sociedade capitalista, o partido revolucionário busca 

transformá-los tendo em vista seu objetivo revolucionário. Nesse sentido, absorve a herança 

capitalista a superando, numa luta coletiva e individual para evitar ou reduzir ao máximo seus 

efeitos negativos. E essa luta é tão mais completa e intensa quanto mais intensamente e 

completamente se envolve o militante revolucionário nas atividades partidárias. O conjunto da 

personalidade do indivíduo deve estar todo conectado às atividades do partido, permitindo, assim, 

ser questionado por todas essas relações, ser posto em contradição.  O partido revolucionário 

utiliza o seu integrante, “leva-o a expandir-se, e julga-o”, rasgando nele “os invólucros reificados 

que, na sociedade capitalista, enevoam a consciência do indivíduo.” (LUKÁCS In: 

FORNAZIERI, 1987a, pp. 80-81). É a busca pela unidade entre teoria e prática, através da práxis 

educativa do partido revolucionário, que permite que práticas ou teorias individuais 

desconectadas do conjunto da práxis do sujeito coletivo sejam questionadas.  

 Mas essa “descolonização”, como já mencionado, depende do integral envolvimento do 

militante ao partido. Por isso, de forma alguma sua participação pode se burocratizar, ou seja, 

tornar-se algo semelhante a um emprego em que o militante se envolve de forma específica e 

regulada, deixando todo o espectro restante de sua vida e personalidade isoladas e mergulhadas 

no universo das relações burguesas. Deve-se buscar, cada vez mais, o militante não-

 97



 

especialista45, mas aquele que desenvolve uma relação viva com a totalidade da vida do partido e 

da revolução. O partido revolucionário deve, portanto, segundo Lukács (In: Fornazieri, 1987a, p. 

78), incitar a constante participação de seus membros, não permitindo que surja a apatia típica 

das relações de representação parlamentares burguesas, com a conseqüente confiança cega nas 

decisões de sua direção. Os militantes partidários devem participar ativamente do momento de 

construção das táticas e estratégias, evitando a crítica a posteriori, própria de um expectador 

passivo.  

 Quanto mais profundamente se impõem estas tendências, mais tende a desaparecer a 

oposição abrupta entre a direção e as massas, herdada da estrutura dos partidos burgueses. A 

crítica a posteriori, que provisoriamente continua a ser inevitável, transforma-se cada vez mais 

numa troca de experiências concretas e gerais, táticas e organizacionais, cada vez mais voltadas 

para o futuro.  

  

 

5. O partido revolucionário e o intelectual de novo tipo 

 

 A sociedade capitalista exacerbou a divisão social do trabalho, apartando a maioria dos 

trabalhadores da ação especificamente intelectual. De forma um tanto simplista, poder-se-ia dizer 

que poucos são os que pensam e organizam a sociedade, muitos os que executam as 

determinações pensadas por esses poucos. Constata-se, portanto, a existência de intelectuais e 

simples, dirigentes e dirigidos.  

 Dada essa divisão entre dirigentes e dirigidos, é o partido, para Gramsci, dentre as 

organizações emanadas pela classe trabalhadora, a “máquina” de formação teórica e prática mais 

adequada: 1) para formação, a partir das massas, de novos intelectuais-dirigentes orgânicos a 

certa classe social; 2) para a soldagem entre os intelectuais orgânicos das classes essenciais aos 

intelectuais tradicionais (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §12, p. 105). 

 Mas esse intelectual formado pelo partido diferencia-se dos intelectuais comumente 

existentes. Para Gramsci, o momento histórico demanda a formação de um novo tipo de 

                                                 
45 Entendo a importância da especialização de setores e funções no partido para melhor eficiência da organização. 
Mas os indivíduos não devem especializar-se (a não ser por tempo determinado), buscando a formação mais ampla 
de sua consciência ao estabelecer o rodízio de militantes por funções. Assim, especializa-se as funções, mas não os 
militantes. 

 98



 

intelectual que não seja apenas um especialista, mas também um dirigente, unindo a 

especificidade de sua ação intelectual à ação política, “[...] numa inserção ativa na vida prática, 

como construtor, organizador, ‘persuasor permanente’“ (GRAMSCI, 2004a, CC 12, §3, p. 53). 

Os novos intelectuais: 

 
[...] não são meros estudiosos, eruditos, membros de um estrato socialmente 
desenraizado - a intelligentsia, como definem alguns. Na verdade são 
responsáveis pela organização dos partidos, que, por sua vez, são entidades 
dedicadas à formação, desenvolvimento e  qualificação de novos cérebros 
(GRAMSCI, 2006, CC 12, §1, p. 24).  

  

 Portanto, a principal função desse intelectual é a construção da autoconsciência política e 

histórica de sua classe através do organismo partidário. Para Gramsci, todos os membros do 

partido são intelectuais, mesmo que em graus diferenciados, porque ocupam uma função 

específica que é diretiva, organizativa e educativa. Segundo o exemplo por ele apresentado, um 

comerciante ou um agricultor que ingressa em um partido não o faz para aprimorar suas técnicas 

comerciais ou agrícolas (para isso haveria sindicatos ou outras instituições). O ingresso no 

partido representa, para esses indivíduos, a sua passagem da consciência econômico-corporativa 

para a consciência política, automaticamente se colocando como organizadores das massas e 

propagandeadores de uma nova concepção de mundo. Apesar de todos os membros partidários 

serem intelectuais, Gramsci não deixa de distinguir entre os intelectuais da direção partidária e os 

da base. Os primeiros, contam com maior acúmulo teórico e organizativo, sendo, em geral, 

profissionalizados, ou seja, liberados para exercer exclusivamente seu papel de intelectual. 

 Quando Gramsci se refere ao intelectual dentro do partido, atribui a este uma função 

“diretiva e organizativa, isto é, educativa” (GRAMSCI, 2006, CC 12, §1, p. 25). É importante 

notar como, neste trecho, Gramsci descreve o intelectual como um dirigente e organizador. Por 

isso mesmo, o partido político seria o espaço mais propício, ou mesmo fundamental, para a 

formação dos intelectuais, pois é justamente um instrumento coletivo de organização e direção 

(assim como o Estado). Mesmo que o membro do partido não ocupe as posições internas de 

direção, este continua a realizar um papel dirigente, já que em sua atividade de organizar as 

massas e propagandear o programa partidário, realiza a direção intelectual de outros indivíduos, 

mesmo que em um nível diferente, com profundidade e intensidade diferentes.   

 A força política de um partido pode ser avaliada, em grande medida, pela capacidade de 

desenvolver dirigentes qualificados em vários graus, formando um “exército político 

 99



 

organicamente preparado”  (GRAMSCI, 2002, CC 13, §31, p. 85). A preparação é orgânica 

quando a formação do intelectual não ocorre separada das massas, dos “simples”. O partido e 

seus intelectuais devem caminhar junto com a classe, abraçando seus interesses e enfrentando 

suas contradições. Mas não se deve confundir “organicidade” com atrelamento mecânico às 

demandas imediatas da classe, correndo o risco de perder a visão de totalidade ao prender-se a 

essas demandas. A prática da classe trabalhadora não é revolucionária ou reacionária por 

natureza. Tampouco o partido é revolucionário, a priori, por possuir essa definição em seu 

programa teórico. O potencial revolucionário do partido e da classe trabalhadora pode se realizar 

plenamente pela práxis educativa revolucionária entre ambos.  

 O partido, como um intelectual coletivo, cumpre as mesmas funções do intelectual 

individual descritas por Gramsci: deve organizar, dirigir e educar. Essa ação de coesão deve 

ocorrer tanto para dentro de sua classe, buscando a construção de uma “vontade coletiva”, quanto 

para fora dela, no intuito de influenciar outros setores da sociedade, como os intelectuais 

tradicionais. O indivíduo-intelectual, por si só, não é capaz de tornar hegemônica sua classe. Só 

um ser coletivo, como o partido político, o “príncipe moderno”, é capaz de produzir um 

intelectual de novo tipo, estabelecendo uma tensão recíproca entre a teoria e a prática 

coletivamente produzidas (BUCI-GLUCKMANN, 1980, p. 50).  

 O partido funciona, portanto, como espaço-amálgama de vivências teóricas, práticas e 

éticas, permitindo uma unidade “cultural-social pela qual uma multiplicidade de vontades 

desagregadas, com fins heterogêneos, solda-se conjuntamente na busca de um mesmo fim, com 

base numa idêntica e comum concepção do mundo” (GRAMSCI, 2004a, CC 10, §44, p. 399). 

Essa soldagem de vontades desagregadas mostra a importância, muitas vezes desprezada pela 

esquerda organizada, do “momento cultural” dentro do partido, entendendo esse momento como 

o entrecruzamento de teoria-prática-ética. Quando essa soldagem ocorre proficuamente, o partido 

pode agir enquanto “homem coletivo” ou “intelectual coletivo”, capaz de realizar atos históricos 

(todo ato histórico é coletivo) na busca da construção de sua “autonomia histórica”. 

 Elemento central para a profícua soldagem das vontades desagregadas no interior do 

partido é a soldagem entre dirigentes e dirigidos, entre direção e base, espelhada externamente na 

soldagem entre partido e classe, partido e massas. Seria a direção revolucionária, o partido 

revolucionário, representantes de “[...] seus interesses [da classe trabalhadora]  e aspirações 

mais profundas e vitais ou são uma excrescência, ou são uma simples sobreposição violenta?” 

 100



 

(GRAMSCI apud DEL ROIO, 2005, p. 130).  Del Roio, a partir de sua leitura de Gramsci, 

entende que há sempre o risco do substituísmo, em que o partido substitui a classe e, a direção, 

sua base. Mas o partido revolucionário pode também se forjar como desenvolvimento orgânico 

da consciência mais avançada da classe trabalhadora: 

 

A resposta a essa questão avança a concepção de que o partido político 
revolucionário é a melhor parte da classe, que, no decorrer de um tempo 
relativamente longo de luta de classe, seleciona os seus “chefes”, vale dizer a 
sua própria camada intelectual, de modo que a classe gera organicamente a sua 
consciência e os seus intelectuais. Isso não quer dizer que esses intelectuais não 
possam debandar da classe com a qual estabeleciam vínculos orgânicos e 
adquirir interesses diferenciados e uma visão de mundo afeita à das classes 
dirigentes (DEL ROIO, 2005, p. 131).   

 

 Se a fusão entre intelectuais dirigentes e dirigidos ocorre de forma dinâmica, promovendo 

a unidade – ainda que provisória – de teoria e prática, através de uma práxis educativa de 

qualidade revolucionária, forja-se, então, um intelectual de novo tipo, não apenas profundo 

conhecedor da teoria, mas capaz de fecundá-la com as contradições da realidade, traduzindo-a em 

ação. Forja-se, então, igualmente, um intelectual coletivo de novo tipo, o partido revolucionário, 

elaborador das “novas intelectualidades integrais” (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §12, p. 105): 

 

O modo de ser do novo intelectual não pode mais consistir na eloqüência, motor 
exterior e momentâneo dos afetos e das paixões, mas numa inserção ativa na 
vida prática, como construtor, organizador, "persuasor permanentemente", já que 
não apenas orador puro - mas superior ao espírito matemático abstrato; da 
técnica-trabalho, chega à técnica-ciência e à concepção humanista histórica, sem 
a qual permanece "especialista" e não se torna "dirigente" (especialista + 
político) (GRAMSCI, 2006, CC 12, §3, p. 53). 

 

 Analiso, no capítulo seguinte, justamente as potencialidades revolucionárias e os riscos de 

deformação envolvidos na práxis educativa entre direção e base.  

 

 

 

 

 

 

 101



 

III. A PRÁXIS EDUCATIVA ENTRE DIREÇÃO E BASE 

 

 

 Segundo Coutinho, Gramsci estabelece a relação entre governantes e governados, entre 

dirigentes e dirigidos, como o “primeiro elemento”, a “célula” da política: 

 

Assim como Marx parte da mercadoria e de suas determinações para elaborar as 
categorias mais complexas [...] também Gramsci parte de seu “primeiro 
elemento” (a distinção governantes-governados) para explicitar as mais 
importantes determinações de sua teoria crítica da política (COUTINHO, 1999, 
p. 80). 

 

 É a partir desse “primeiro elemento” que Gramsci desenvolverá toda sua “teoria 

pedagógica”, desdobrando-se na relação necessária e dialética entre coerção e consenso; em sua 

teoria acerca do papel do intelectual e do partido político; em sua visão do Estado como 

sociedade política e sociedade civil; e em seu conceito de hegemonia: "Primeiro elemento é que 

existem efetivamente governados e governantes, dirigentes e dirigidos. Toda a ciência e a arte 

políticas baseiam-se neste fato primordial, irredutível (em certas condições gerais)” (GRAMSCI, 

2002,  CC 13, §4, p. 324).  

 Por isso mesmo, entendo que a relação entre governante e governado dentro do partido 

revolucionário - que ali se apresenta como relação entre direção e base - é elemento estruturante 

das relações internas do partido (em especial da práxis educativa revolucionária), demandando 

esforço teórico de análise para a compreensão de suas potencialidades e, também, de suas 

possíveis deformações.  É o que procuro fazer a seguir, baseando-me no pensamento de Gramsci 

e, pontualmente, na reflexão de Lukács acerca da teoria do partido revolucionário. 

 

 

1.  A separação entre governante e governado  

 

 Gramsci parte da existência de governantes e governados, dirigentes e dirigidos, como um 

“fato primordial”, dado historicamente. Essa separação não se dá apenas pela divisão em classes 

(o que explicaria a dominação de dirigentes de uma classe dominante sobre dirigidos de uma 

classe subalterna), mas ocorre também dentro de um mesmo grupo, classe ou organização de 

 103



 

classe, provavelmente em decorrência da divisão social do trabalho, própria do modo de 

produção capitalista (GRAMSCI, CC 13, §4, pp. 324-325). 

 A divisão entre dirigentes e dirigidos no interior do partido revolucionário é necessária 

por dois motivos fundamentais: 1) para a educação das novas gerações pelas velhas gerações em 

um processo dinâmico de formação de novos quadros dirigentes, seja pela formação política 

(momento teórico da práxis educativa revolucionária), seja pelo processo de consciência 

envolvendo as práticas organizativas, questões culturais e éticas (momento prático da práxis 

educativa revolucionária): “Na realidade, toda geração educa a nova geração, isto é, forma-a; e a 

educação é uma luta contra os instintos ligados às funções biológicas elementares, uma luta 

contra a natureza, a fim de dominá-la e criar o homem ‘atual’ à sua época” (GRAMSCI, 2006, 

CC 1, §123, p. 62)46; 2) para a eficiência e especialização de funções que garantam a efetividade 

do partido revolucionário como potente “arma” da classe trabalhadora, ou seja, a autoridade 

apresenta-se como função técnica necessária, aceita livre e coletivamente e não como arbítrio 

irracional: “[...]  se a autoridade é uma função técnica especializada e não um ‘arbítrio’ ou uma 

imposição extrínseca e exterior, a disciplina é um elemento necessário de ordem democrática, de 

liberdade.” (GRAMSCI apud BROCCOLI, 1977, p. 167, tradução minha). 

   O tema da separação entre dirigentes e dirigidos e suas implicações pedagógicas  permeia, 

direta ou indiretamente, a maior parte da reflexão de Gramsci. Apesar disso, ainda insatisfeito 

com sua análise, o filósofo indica a necessidade de aprofundar a pesquisa sobre o tema47. Esse 

aprofundamento seria necessário para se identificar a origem dessa separação e seus fatores 

atenuantes, visando reduzir ou fazer desaparecer tal divisão (GRAMSCI, 2002, CC 15, §4, pp. 

324-325).  

 Portanto, Gramsci é claro ao afirmar que para construirmos o processo revolucionário 

devemos partir da realidade histórica que o capitalismo nos lega: a separação entre dirigentes e 

dirigidos. É a partir dessa realidade que se deve desenvolver os mecanismos necessários à 

construção da hegemonia proletária, que permitam o surgimento de formas embrionariamente 
                                                 
46 Nesse trecho, apesar de Gramsci referir-se ao ensino especificamente escolar, é possível transpor suas palavras 
para o contexto do processo educativo no interior do partido. Obviamente, no caso do partido, a diferença de 
“geração” refere-se à diferença de experiência e conhecimento entre os militantes, não à diferença de idade 
47 Esta é uma passagem da obra de Gramsci que estimulou esta pesquisa e o estabelecimento da práxis educativa 
entre direção e base como meu objeto: “As origens deste fato [existência de governantes e governados] constituem 
um problema em si, que deverá ser estudado em si (pelo menos se poderá e deverá estudar como atenuar e fazer 
desaparecer o fato, modificando certas condições identificáveis como atuantes neste sentido)” (GRAMSCI, 2002, CC 
15, §4, pp. 324-325).   

 104



 

novas - mas ainda contraditórias – que reduzam ao máximo a separação entre dirigentes e 

dirigidos.  

 A unidade entre teoria e prática, ou seja, o desaparecimento da separação entre o dirigente 

(pólo teórico) e base dirigida (pólo prático) e das relações verticais entre esses dois sujeitos, deve 

ser equacionada como um devir histórico, que só pode se completar com transformações 

estruturais que superem a forma capitalista de produção48. Com isso, Gramsci não está, 

tampouco, aceitando a teoria dos “dois povos”49 (a separação permanente entre um povo superior 

e outro, inferior). A existência da separação entre dirigentes e dirigidos é, para Gramsci, uma 

situação e, portanto, não representa, de forma alguma, uma solução (MACIOCCHI, 1977, p. 264-

265).  

 Gramsci realiza, conforme Ragazzini (2005, p. 60), uma “dupla rejeição” das visões 

tradicionalmente aceitas sobre a relação entre dirigentes e dirigidos, entre intelectuais e simples: 

não aceita o “senso comum” de que as massas dos “subalternos” possuem comportamento e 

intelecto inferior e, por isso, deveriam ser continuamente comandadas; tampouco compactua com 

a visão romântica e, muitas vezes populista, que vê no povo a emanação da verdade e dos valores 

necessários a uma nova sociedade. Toda práxis educativa de Gramsci parte dessa negação 

relativa da teoria dos dois povos, ou seja: há uma situação de separação entre dirigentes e 

dirigidos, mas esta pode ser transformada.  

 Dado que a divisão entre dirigentes e dirigidos é fato materializado pelo desenvolvimento 

histórico, a questão mais importante, para Gramsci, torna-se compreender qual a melhor forma de 

se dirigir, ou seja, como formar dirigentes e como desenvolver formas racionais de “obediência” 

por parte dos dirigidos (GRAMSCI, 2002, CC 13, §4, p. 324).   

                                                 
48 Foge do escopo desta dissertação colocar em debate toda uma tradição político-filosófica - desenvolvida pelos 
socialistas libertários e, em parte, também pela Nova Esquerda - que, chocando-se com a constatação gramsciana, 
afirma, em termos aqui simplificados, a possibilidade de se romper desde já com as relações verticais entre dirigentes 
e dirigidos, estabelecendo-se relações horizontais, entre iguais. Por ora, afirmo apenas que esse pensamento parte de 
uma compreensão de Estado e da dialética entre direção-espontaneidade, coerção-consenso, que difere radicalmente 
da desenvolvida por Marx, Lênin e Gramsci, na qual se elimina qualquer processo de transição ao comunismo, o que 
me parece conferir traços idealistas a essa concepção.  
49 A “teoria dos dois povos” - contestada por Gramsci nos Cadernos do Cárcere (GRAMSCI, 2004a, CC 11, § 67,  p. 
221) - advém, segundo uma inferência de Ragazzini (2005, p. 53), de Angelo Camillo De Meis, da escola hegeliana 
de Nápoles. Ragazzini defende que, mesmo que Angelo não seja citado no parágrafo 67 por Gramsci, a terminologia 
utilizada para contestar a teoria dos dois povos é a própria terminologia de De Meis em sua obra “Il Sovrano. Saggio 
di filosofia política com riferenza all’Italia” de 1868. 

 105



 

 Para aqueles pouco afeitos à obra gramsciana, essa última afirmação pode soar própria de 

uma pedagogia autoritária, em que o mando e a obediência cega imperam. Mas é importante 

observar que Gramsci não busca apenas a obediência dos governados, mas formas racionais de 

obediência, ou seja, reconfigura o próprio sentido de obediência e mando, já que, em uma relação 

exclusivamente autoritária, não são necessárias razões para obedecer a uma ordem. Gramsci 

entende que a coerção faz parte do processo pedagógico, da relação entre governantes e 

governados, direção e base, pois o intelectual - como educador e organizador – dirige  o rumo 

geral da práxis política e educativa (e aqui se apresenta a coerção, mas uma coerção livremente 

aceita pelos dirigidos). Porém, essa direção não pode ser exclusivamente determinada pela 

coerção. É fundamental, também, o consenso, momento em que o “simples” – como educando e 

base dirigida - é chamado a compreender política e filosoficamente a realidade, devendo se 

colocar como sujeito ativo nas decisões coletivas.  

 Obviamente, a questão levantada por Gramsci acerca da melhor forma de dirigir, apenas 

faz sentido se, antes, responde-se a outra questão crucial: a divisão entre dirigentes e dirigidos 

deve sempre existir? Estaria o gênero humano fadado a ela ou tratar-se-ia de algo reversível? 

Gramsci, obviamente, por suas posições de adesão à filosofia da práxis, entende esse fenômeno 

como histórico e passível de superação.  

 A separação entre dirigentes/educadores e dirigidos/educandos na práxis educativa 

revolucionária se manifesta como uma dupla separação: a que se verifica entre a organização, 

como educador coletivo, e o resto das massas e, também, aquela que se dá no interior da própria 

organização, a separação de um corpo dirigente de sua base dirigida. 

 A princípio, essa distinção se faz necessária para garantir que a teoria não fique subjugada 

ao patamar de prática e consciência das massas (ou da base da organização). Porém, essa 

separação deve ser relativa, correndo-se o risco, caso se torne absoluta e estanque, de que a 

organização (enquanto sujeito coletivo) e a direção partidária desconectem-se dos problemas 

reais vividos pelas massas ou pela base partidária, respectivamente. Essa é a tensão dinâmica 

central na relação entre direção e base, entre partido e massas e, em outro patamar, entre teoria e 

prática, que se apresenta na práxis educativa revolucionária. 

 

 

 

 106



 

2. A unidade entre governante e governado 

 

 Uma vez construído um bloco social unificado por determinada concepção de mundo, por 

determinado corpo ideológico e ético, entre “intelectual” e “simples”, dirigente e dirigido, 

educador e educando, como conservá-lo unido? Como manter dinâmica a relação que deve ser 

dialética entre esses pólos? Como conservar o caráter revolucionário dessa práxis educativa? 

(GRAMSCI, 2004a, CC 11, §12, p. 98). 

 Gramsci, buscando responder a essas questões, se debruça sobre a história para analisar a 

dinâmica concreta de blocos sociais.  Estuda, por exemplo, um dos primeiros e mais fortes blocos 

intelectuais que se estruturaram ao longo da história da humanidade, e, especialmente na Itália: a 

Igreja Católica. Gramsci critica a atuação católica, pois esta realiza uma falsa unidade ao apenas 

manter a proximidade entre intelectuais e simples, entre eclesiásticos e crentes, não visando a 

realmente forjar um bloco intelectual-moral que permita a elevação das massas a um nível mais 

complexo de consciência histórica e filosófica. Ao contrário, a Igreja Católica realiza uma 

aproximação que visa a manter o “simples” no senso comum (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §12, p. 

103). Pode-se transpor essa crítica a todo grupo político partidário que estabelece essa mesma 

relação de tutoria com as massas, sem estabelecer canais para o diálogo, convivência e 

compreensão orgânica de sua realidade. 

 A práxis educativa revolucionária entre o intelectual e o “simples” permite ao intelectual 

validar, ou reconfiguar, seu acúmulo teórico-histórico em contato com o “chão” de contradições 

do momento atual. Essa relação permite, igualmente, ao “simples” ampliar e tornar coesa sua 

síntese sobre o real, que antes se apresentava mais fragmentária. É essa unidade entre intelectual 

e simples, entre direção e base, que permite à ação do partido se materializar como força histórica 

viva e atuante, como bloco histórico. 

Saviani (2009, p. 63; pp. 67-68) faz uma interessante análise da dinâmica das relações 

educativas entre educador e educando no contexto escolar que pode nos ajudar a compreender a 

dinâmica das relações educativas entre direção e base no contexto partidário. A direção 

partidária, enquanto educador, possui uma compreensão sintética do real, embora se trate de uma 

“síntese precária”; já, a base militante, enquanto educando, possui uma compreensão de  “caráter 

sincrético”. Faz-se necessário, portanto, o desenvolvimento de uma “pedagogia revolucionária”, 

em que os educandos (base partidária) ascendam ao nível sintético do educador (direção 

 107



 

partidária) e este, conseqüentemente, reduza a precariedade de sua síntese, já que, através do 

contato educativo com a base, sua compreensão da realidade torna-se mais orgânica. Através 

dessa práxis educativa, o partido pode formar “intelectuais orgânicos” à classe trabalhadora, 

aglutinando a vontade coletiva transformadora e funcionando como “intelectual coletivo” que 

constrói sua “hegemonia” visando à revolucionarização das relações sociais. A práxis gramsciana 

parte, portanto, da “[...] necessidade de uma permanente renovação da teoria e da prática do 

partido dos trabalhadores, em consonância com a renovação do próprio real e como condição 

para desempenhar adequadamente a função para a qual foi criado.” (GRAMSCI apud 

COUTINHO, 1989, p. 110).  

 Segundo Macciocchi (1977, p. 287), é essa contraposição dialética entre intelectuais e 

simples, dirigentes e dirigidos, educador e educando, enfim, entre teoria e prática, que permite, 

no pensamento de Gramsci, a recondução à unidade do real. Essa recondução é essencialmente 

um problema pedagógico que o filósofo italiano enfrenta com os instrumentais analíticos próprios 

da filosofia da práxis.  

 A partir da relação orgânica entre intelectuais e simples, os intelectuais podem vincular 

organicamente sua filosofia aos problemas e contradições concretos vivenciados pelos simples, e 

estes, por sua vez, podem diminuir a precariedade de sua “filosofia espontânea”, de caráter 

fundamentalmente empírico e fragmentário. É através dessa práxis educativa entre intelectual e 

simples que a filosofia pode se conectar às contradições históricas e se tornar movimento 

concreto da vida através da vontade coletiva que age: "Só através deste contato que a filosofia se 

torna ‘histórica’, depura-se dos elementos intelectualistas de natureza individual e se transforma 

em ‘vida’" (GRAMSCI, 2006, CC 11, §12, p. 100). 

 O educador, seja como sujeito coletivo, seja como direção partidária, deve ser educado 

também. Em sua práxis educativa, o educador deve forçar o educando a uma contínua autocrítica 

e, simultaneamente, revalidar seu próprio acúmulo teórico. Ao atuar sobre o educando ou sobre o 

ambiente que deve ser educado, o educador transforma as relações existentes e, nesse sentido, vê-

se obrigado, caso busque uma práxis educativa realmente revolucionária, a transformar-se nesse 

processo: 

 

Por conseguinte, no sentido marxista, o ambiente educador deve ser educado; e 
nisso a relação pedagógica, para Gramsci, é relação ativa e recíproca: ou melhor, 
no sentido de que o aluno posto em condições de investigar os termos da própria 

 108



 

historicidade e por conseguinte também do modo como ela se formou, indaga, 
definitivamente, sobre si mesmo e, elaborando criticamente a própria 
personalidade, se modifica e termina por modificar as relações históricas, e 
portanto, o ambiente e o mestre que é seu intérprete genuíno (MACCIOCCHI, 
1977, p. 161-162) 

 

 Portanto, o partido e o dirigente, como educadores, precisam estar permanentemente 

atentos à necessidade de renovação das relações que constituem o bloco histórico, de forma a não 

por em risco a construção hegemônica entre dirigente-dirigidos, partido-massa.  

 A temática da unidade entre teoria e prática é tão importante para Gramsci que o filósofo 

chega mesmo a esboçar um projeto de estudos sobre a forma como “[...] se apresentou, na história 

das idéias, o conceito de unidade entre teoria e prática, já que parece indubitável que toda 

concepção do mundo e toda filosofia se preocuparam com este problema" (GRAMSCI, 2006, CC 

12, §54, p. 199). Ele se propõe a esse estudo não apenas por se tratar de um tema recorrente ao 

longo da história da filosofia, mas também - e acredito que este seja o elemento central – porque 

busca suprir uma demanda filosófica, política e pedagógica de sua época, já que observa diversos 

desvios, tanto teóricos como práticos, em diversas organizações e filosofias pretensamente 

revolucionárias. Ao enfatizar esse elemento da filosofia da práxis, Gramsci busca reforçar a 

importância da práxis educativa, da formação ética e cultural dentro das organizações 

revolucionárias, pois observa a necessidade conjuntural de se fazer avançar a hegemonia 

proletária. Pode-se observar essa preocupação no trecho a seguir acerca do “mecanicismo” com 

que se pensava a relação entre teoria e prática: 

 

Todavia, nos mais recentes desenvolvimentos da filosofia da práxis, o 
aprofundamento do conceito de unidade entre teoria e prática permanece ainda 
numa fase inicial: subsistem ainda resíduos de mecanicismo, já que se fala da 
teoria como "complemento" e "acessório" da prática, da teoria como serva da 
prática (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §12, p. 104). 

 

 Deve haver, segundo Gramsci, respeito mútuo entre dirigentes e dirigidos, um espírito de 

grupo voluntário para a continuidade da organização e respeito às regras gerais estabelecidas. A 

esse espírito de respeito mútuo Gramsci dá o nome de “espírito estatal”, que pode ser 

compreendido como relação necessária do indivíduo militante com o passado (da organização, 

das teorias com as quais a organização está vinculada) para que se realize o ajuste entre o 

acúmulo teórico-organizacional e a base partidária neófita: 

 109



 

 

A responsabilidade por este processo, de ser ator deste processo, de ser solidário 
com forças materialmente "desconhecidas", mas que, apesar disso, são 
percebidas como operantes e ativas e consideradas como se fossem "materiais" e 
presentes corporalmente, é o que em certos casos se denomina precisamente 
"espírito estatal" (GRAMSCI, 2002, CC 15, §4, p. 327). 

 

 O “espírito estatal”, cujo principal elemento constituinte é o “espírito de partido”50 

(GRAMSCI, 2002, CC 15, §4,  p. 327), pode ser encontrado em quase todas as organizações, mas 

por si só não é garantia de unidade: faz-se “necessário lutar permanentemente contra suas 

deformações ou desvios." (Ibidem, CC 15, §4,  p. 327). Por exemplo, não se pode confundir o 

“espírito estatal” com o culto irracional da tradição. Deve haver respeito ao passado que precisa 

ser conhecido, com o qual se deve ajustar contas, mas nunca segui-lo cegamente. É preciso “lutar 

contra o individualismo mesquinho, a luta pela luta (sem sentido), contra o sectarismo” 

(GRAMSCI, 2002, CC 15, §4, p. 327). É preciso garantir, em outros termos, a qualidade do 

“momento catártico”.  

 Gramsci emprega o termo “catarse” para designar o momento em que ocorre a passagem 

de uma consciência econômico-corporativa (ou egoístico-passional) a uma consciência ética-

política que representa, também, a passagem do objetivo para o subjetivo, quando a estrutura é 

elaborada como superestrutura na consciência dos homens. Assim, aquilo que era antes apenas 

sentido como uma força exterior opressora transforma-se em possibilidade de liberação ativa, ou 

seja, a “catarse” é o momento da passagem da necessidade à liberdade (entendendo-se liberdade 

como processo de luta pela conquista da liberdade). Esse momento catártico ocorre na práxis 

educativa revolucionária entre dirigente e dirigido e funciona como “ponto de partida de toda a 

filosofia da práxis” (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §6,  p. 314-315). A “catarse” é o momento 

central de unidade da teoria e da prática, permitindo o avanço do conhecimento da classe sobre a 

realidade e a construção do bloco histórico, de uma vontade coletiva (Ibidem, CC 11, §6, pp. 314-

315). 

 A dinâmica dialética entre teoria e prática, ou sua unidade, no partido, através da práxis 

educativa revolucionária entre direção e base, cria as condições necessárias para a leitura 

adequada do real (produção de conhecimento sobre a realidade objetiva). Essa unidade só se 

                                                 
50  “A demonstração de que o espírito de partido é o elemento fundamental do espírito estatal é uma das teses mais 
significativas a ser sustentada, e da maior importância" (GRAMSCI, 2002, CC 15, §4, p. 327).   

 110



 

realizará plenamente com o estabelecimento de uma sociedade verdadeiramente humana, sem 

classes. O mesmo se passa com a realidade objetiva, pois o que é objetivo é sempre 

“humanamente objetivo” (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §17, p. 134). O conhecimento produzido 

pelo partido revolucionário só poderá ser pleno, universal, quando a humanidade se libertar da 

divisão em classes que produz ideologias específicas (“não universais-concretas”) (GRAMSCI, 

2004a, CC 11, §17, p. 134), que impedem que o conhecimento seja real para todo o gênero 

humano. Logo, a luta pela libertação do gênero humano é uma luta pela objetividade, envolve a 

busca de métodos unitários de conhecimento, de organismos que permitam a utilização desses 

métodos. Lutar pela libertação do gênero humano é lutar, indiretamente, pela unidade entre teoria 

e prática, entre o pensar e o agir, entre razão (intelecto) e paixões (consciência), relações que 

foram absolutamente separadas e fragmentadas no funcionamento global da sociedade capitalista 

(GRAMSCI, 2004a, CC 11, §17, p. 134).  

 Mas é importante entender que, sob o jugo do capitalismo, não é possível obter a unidade 

entre teoria e prática, a não ser de forma embrionária. A divisão social do trabalho, a divisão em 

classes, impede que isso se realize plenamente. Somente através de organismos coletivos se pode 

construir uma unidade, ainda que precária, entre aqueles que possuem o acúmulo de experiências 

e conhecimento teórico e aqueles que vivem e agem diretamente sobre a realidade através de seu 

trabalho e luta. Para que a unidade entre teoria e prática seja alcançada e permita a produção de 

conhecimento e intervenção histórica, é preciso um sujeito histórico capaz de realizar a 

autonomia histórica da classe. Portanto, a unidade entre dirigentes/educadores e 

dirigidos/educandos não está dada de início. Coloca-se como horizonte: “O que os idealistas 

chamam de "espírito" não é um ponto de partida, mas de chegada: o conjunto das superestruturas em devir 

rumo à unificação concreta e objetivamente universal, e não um pressuposto unitário, etc.” (GRAMSCI, 

2004a, CC 11, §17, p. 134). 

 Para toda prática há sempre uma teoria implícita e, para toda teoria, uma prática possível 

que a possa verificar na realidade. Toda ação é o resultado de um conjunto de vontades diversas, 

em diferentes graus de consciência, que se chocam numa relação com o conjunto da vontade 

geral. A teoria correspondente a essa colisão de práticas também será uma articulação bizarra de 

frações de concepções de mundo heterogêneas. A importância da unidade entre teoria e prática 

reside, justamente, na possibilidade de se buscar em uma prática coletiva fundamentos teóricos 

que possam tornar tal prática consciente e, assim, catalisá-la ou retificá-la. Igualmente importante 

 111



 

é poder organizar o conjunto de ações necessárias para por uma teoria em movimento (trazendo 

elementos concretos para sua avaliação): “A identificação de teoria e prática é um ato crítico, 

pelo qual se demonstra que a prática é racional e necessária ou que a teoria é realista e racional.” 

(GRAMSCI, 2006, CC 12, §22, p. 260).  

 Outro aspecto muito interessante ressaltado por Gramsci (2004a, CC 11, § 25, p. 148) 

sobre a unidade entre teoria e prática, dirigentes e dirigidos, é que ela não se dá apenas pela via 

racional, intelectual. Essa unidade se dá, também, nos planos emocionais e éticos, estando, 

portanto, conectada à prática (momento prático da práxis educativa revolucionária). Os 

sentimentos populares que caminham dispersos, assim como suas vontades individuais, podem, 

dentro de um partido, ser sistematicamente ordenados e absorvidos. Essa sistematização não 

ocorre como forma de controle de tais emoções - por mais que haja sempre algum efeito de 

controle quando se toma consciência de emoções e paixões -, mas funciona como mecanismo de 

compreensão mais profunda, por parte de seus dirigentes, das motivações e sentimentos que 

atravessam a classe. Assim, a camada dirigente pode vivenciar, através do organismo coletivo, os 

sentimentos, as revoltas e os medos que movem ou retraem a ação da base dirigida, que podem 

não ser os mesmos da camada dirigente que, em geral, vive outro conjunto de relações, afastada 

das contradições diretas do mundo do trabalho. A partir dessa vivência, os dirigentes podem 

traduzir o sentimento da base em “idéias-forças, em palavras-forças” (2004a, CC 11, § 25, , p. 

148). Esse contato, essa experiência de condensação afetiva que pode ocorrer no partido entre 

direção e base, é muito mais eficiente do que um conjunto de suposições fantasiosas que se possa 

fazer sobre os sentimentos da classe. Esse processo se dá através: 

 

da “co-participação ativa e consciente”, da “co-passionalidade”, da experiência 
dos detalhes imediatos, de um sistema que se poderia chamar de “filologia viva”. 
Assim, forma-se uma estreita ligação entre grande massa, partido e grupo 
dirigente; e todo o conjunto, bem articulado, pode se movimentar como um 
“homem-coletivo” (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §25, p. 148).  
 

 Gramsci entende os “simples” como pólo da ação, do trabalho, da prática, e também, 

como pólo do sentimento acerca das contradições da realidade: “o elemento popular ‘sente’, mas 

nem sempre compreende ou sabe” (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §67, p. 221). Já as camadas 

intelectuais, os filósofos, são observadas por ele como pólo teórico, lócus da razão acerca dessas 

mesmas contradições: “[...] o elemento intelectual ‘sabe’, mas nem sempre compreende e, menos 

 112



 

ainda, ‘sente’” (Ibidem, CC 11, §67, p. 221). Gramsci estabelece uma diferença entre entender, 

aspecto exclusivamente racional, e compreender,  envolvendo motivações e sentimentos. Por 

isso, afirma que o intelectual, se afastado dos sentidos que a vivência direta das contradições do 

mundo do trabalho gera, pode entender o problema, mas, dificilmente compreendê-lo, ou seja, 

captar as dimensões humanas concretas envolvidas. Para Gramsci é impossível verdadeiramente 

“[...] saber sem compreender e, principalmente, sem sentir e estar apaixonado (não só pelo saber 

em si, mas também pelo objeto do saber)” (Ibidem, CC 11, §67, p. 221).  Este consiste no maior 

erro dos intelectuais que não se colocam organicamente vinculados a um grupo ou classe: 

acreditar que se possa ser um intelectual mesmo que desvinculado das “paixões elementares” do 

povo. É preciso que o intelectual, através do momento prático da  práxis educativa 

revolucionária,  compreenda os sentimentos populares e, assim, explique-os, justifique-os como 

elementos de um processo histórico. Gramsci chega a afirmar que não se faz política-histórica 

sem essa paixão, “sem essa conexão sentimental entre intelectuais e o povo-nação” (Ibidem, CC 

11, §67, p. 221). Na ausência desse sentimento, as relações entre intelectuais e simples, entre 

direção e base, entre partido e classe, se reduzem, burocratizam-se, havendo um enorme risco de 

que os intelectuais/direção/partido se autonomizem e se transformem em uma “casta ou um 

sacerdócio” (Ibidem, CC 11, §67, p. 221). 

 Gramsci adverte que esse contato entre intelectual e simples não pode se dar como ocorre 

no encontro entre um estudioso do folclore e os indivíduos que tomam parte na manifestação 

folclórica, ou seja, de forma a impedir que seu objeto de estudo se transforme ou adquira os 

conhecimento que aquele, enquanto pesquisador, possui. Nada é inerte no movimento histórico e 

toda relação orgânica poderá, e deverá, transformar os pólos envolvidos quando se realiza uma 

práxis educativa revolucionária, constituindo o “bloco histórico” (GRAMSCI, 2004a, CC 11, 

§67, p. 222). 

 

 

3. Coerção e consenso, espontaneidade e direção 

 

 Para compreender a tensão existente na práxis educativa entre direção e base, é 

fundamental entender a concepção de Gramsci referente à tensão entre coerção e consenso, 

espontaneidade e direção, que constituem, conforme Manacorda (2008, p. 76), um dos eixos da 

 113



 

reflexão pedagógica de Gramsci (o outro eixo diz respeito à tensão entre instrução intelectual 

tradicional e instrução moderna tecnológica).  

 Em uma carta a Tânia, sua cunhada, em 22 de abril de 1929, Gramsci já apontava essa 

tensão pedagógica ao lançar o seguinte questionamento, que resumo da seguinte forma: o 

educador deve ser apenas um estimulador do desenvolvimento intelectual e prático do educando, 

portanto adepto do espontaneísmo na práxis educativa, ou deve dirigir esse processo, sendo assim 

portador de autoridade. O trecho a que me refiro é o seguinte: 

 

Todo dia me vem a tentação de espichá-las um pouco [referindo-se às suas 
plantas ainda em broto] para ajudá-las a crescer, mas hesito entre as duas 
concepções do mundo e de educação: ou ser rousseauniano e deixar agir a 
natureza, que nunca erra e é fundamentalmente boa, ou ser voluntarista e forçar 
a natureza, introduzindo na evolução a mão experiente do homem e o princípio 
da autoridade. Até agora a incerteza não acabou e em minha cabeça as duas 
ideologias estão em conflito  (GRAMSCI, 2005a, p. 334, carta a Tânia de 
22/04/1929).  

 

 Gramsci, em 1936, em outra carta (GRAMSCI apud Manacorda, 2008. p. 85), agora a 

Giulia, sua esposa, indica claramente qual a sua posição diante desse dilema. Afirma que o 

espontaneísmo, próprio das escolas rousseaunianas, cumpriu seu papel ao se contrapor à 

educação jesuítica, de extremo autoritarismo, mas já se encontra também superado.  

 Para Gramsci, o espontaneísmo, em termos pedagógicos, é uma involução. A educação 

não é o desenvolvimento natural de algo que já se encontra nos indivíduos. Ao contrário, trata-se 

de uma luta contra os instintos, “[...] uma luta contra a natureza, a fim de dominá-la e criar o 

homem ‘atual’ com relação à sua época” (GRAMSCI, 2006, CC 1, §123, p. 62). A pura 

espontaneidade apenas permitiria que o educando reproduzisse o que já apreendeu em seu 

convívio social, “coincidiria com a mecanicidade ‘pura’” (GRAMSCI, 2002, CC 3, §48, p. 194), 

ou seja, com a reprodução de seus condicionamentos. Alguém que se afirme livre por agir 

espontaneamente estará, pelo olhar de Gramsci, expressando sua condição histórica, não mais que 

isso.   

 Gramsci entende a necessidade da coerção para educação dos instintos, do direcionamento 

da práxis educativa por parte do educador, já que este possui, em tese, uma visão mais ampla e 

sintética do conhecimento acumulado sobre a realidade. A instrução escolar, por exemplo, faz-se 

necessária e é obrigatória e nem por isso deve ser repudiada. Se a práxis educativa parte de uma 

 114



 

necessidade social objetiva, aquilo que é necessário pode-se converter em liberdade (GRAMSCI, 

2001a, CC 16, §12, p. 52). A condução da práxis educativa pelo educador não implica 

fechamento do diálogo com os educandos, tampouco negação de sua potencial liberdade e 

capacidade para se fazerem sujeitos do processo educativo. Indica apenas que essa liberdade e 

capacidade são potenciais, portanto, só podem se realizar plenamente ao longo do 

desenvolvimento da práxis educativa, à medida que educandos realizam novas sínteses em 

contato com o educador e, assim, conquistam maior autonomia.  

 Em outro trecho dos Cadernos do Cárcere (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §1), Gramsci 

qualifica melhor essa necessidade de coerção na práxis educativa. Ele ataca o pseudo 

historicismo de Labriola51, que imagina o método do escravismo como pedagogia necessária à 

civilização de Papua (dado seu primitivismo em relação à sociedade civilizada). Gramsci 

equipara essa posição ao conceito pedagógico-religioso de Gentile52, para quem a religião é boa 

para o povo, mantendo-o em sua “infantilidade”. Escravizar os papuanos para educá-los, afirma, 

Gramsci, não é uma necessidade absoluta, própria de sua natureza inferior (“teoria dos dois 

povos”). Porém, ele não abandona a possibilidade de usar coerção para educá-los, o que não 

implica escravidão: 

 

Que um povo ou grupo social atrasado tenha necessidade de uma disciplina 
exterior coercitiva, a fim de ser educado civilizadamente, não significa que deva 
ser escravizado, a não ser que se pense que toda coerção estatal é escravidão 
(GRAMSCI, 2004a, CC 11, §1, p. 87). 
 

 Este é um trecho que pode soar polêmico e ser muito mal compreendido, caso não se 

entenda o corpo geral da práxis educativa gramsciana. Para Gramsci, toda relação que busca 

conquistar hegemonia é uma relação educativa. Portanto, o Estado, assim como o partido 

revolucionário, são organismos de hegemonia, organismos educativos por excelência. Na 

                                                 
51 Antonio Labriola (1843-1904) foi um filósofo e teórico marxista italiano. Embora sempre tenha sido 
um acadêmico e nunca membro ativo de qualquer partido político, o seu pensamento político exerceu influência 
sobre muitos teóricos na Itália durante o início do século XX, incluindo Benedetto Croce e Antonio Gramsci (cf. 
HUISMAN, 2004, pp. 582-583). 
52 Giovanni Gentile (1875-1944) foi um filósofo italiano neo-hegeliano que descreveu a si mesmo como “filósofo do 
fascismo”. Influenciou inicialmente o pensamento de Gramsci. A partir da 1ª Guerra Mundial e com o 
desenvolvimento da revolução russa, Gramsci rompe com o pensamento de Gentile (cf. HUISMAN, 2004, pp. 434-
441). 

 

 115

http://pt.wikipedia.org/wiki/1843
http://pt.wikipedia.org/wiki/1904
http://pt.wikipedia.org/wiki/Filosofia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Marxismo
http://pt.wikipedia.org/wiki/It%C3%A1lia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Acad%C3%AAmico
http://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A9culo_XX
http://pt.wikipedia.org/wiki/Benedetto_Croce
http://pt.wikipedia.org/wiki/Antonio_Gramsci
http://pt.wikipedia.org/wiki/1875
http://pt.wikipedia.org/wiki/1944


 

concepção pedagógica de Gramsci, assim como em seu conceito de hegemonia, o consenso, o 

debate, o diálogo, aparecem sempre associados, em maior ou menor medida, à coerção. Não se 

deve confundir a autoriadade, que é a utilização da coerção como fator determinante no 

estabelecimento de um centro diretivo no processo pedagógico, com o autoritarismo que, 

deixando de lado qualquer racionalidade ou necessidade concreta, impõe sua vontade de forma 

arbitrária. Assim, todo agente educador (seja este um partido ou um dirigente) equilibra coerção e 

consenso em graus variados.  

 O educador precisa se afirmar como pólo conhecedor que imprime determinado sentido 

para o processo educativo. Isso de forma alguma implica negar-se a ouvir seus educandos (base 

partidária, classe) na construção de um entendimento mútuo, de um momento cultural que possa 

tornar esse educador orgânico à realidade dos educandos. Tão somente evidencia quem, a 

princípio, direciona o processo. Há, até mesmo, uma coerção de tipo militar que pode ser aplicada 

à classe dominante e que não se caracterizaria tampouco como “escravidão”, mas como:  

 

[...] expressão adequada da pedagogia moderna voltada para a educação de um 
elemento imaturo (que é certamente imaturo, mas é tal na proximidade de 
elementos mais maduros, ao passo que a escravidão é expressão orgânica de 
condições universalmente imaturas) (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §1, p. 87). 

 

 Gramsci se refere, nessa passagem, ao período de transição ao comunismo, um período 

revolucionário em que, através do poder político-militar do Estado socialista, realiza-se a 

educação da classe outrora dominante, ou seja, do elemento imaturo, que bloqueia o 

desenvolvimento social, procurando fixar as relações sociais ao modo capitalista de produção. 

Essa educação é inicialmente coercitiva (socialização dos meios de produção)  e, gradativamente, 

pelos mecanismos de auto-organização e educação, transfere poder aos trabalhadores, ou melhor, 

permite que esses afirmem seu poder, até então latente (GRAMSCI, 2004a, CC 11, §1, p. 87). 

Sem essa ação inicial coercitiva que estabelece o rumo, a estrutura sobre a qual se fundará o 

plano econômico-cultural da práxis educativa, qualquer busca de consenso tornar-se-ia 

meramente formal, vazia. Na escravidão há um desnível fixado, irredutível, que só pode ser 

enfrentado pela luta e revolta. No processo de transição apontado por Gramsci, o desnível deve 

ser dinâmico, fadado a ser dissolvido, tanto em relação às massas trabalhadoras, como em relação 

aos que, até pouco tempo antes da transição, eram inimigos de classe.   

 116



 

 O conceito de “conformismo” de Gramsci ajuda a compreender o papel pedagógico da 

coerção nas transformações macrossociais. Para ele, “conformismo” não é “nada mais que 

‘socialidade’” (GRAMSCI apud RAGAZZINI, 2005), ou seja, todos somos conformistas de 

algum conformismo, pois todos somos seres sociais envolvidos numa teia de relações que 

constituem a sociedade atual.  

 Sob o capitalismo, o conformismo é imposto às massas sem que haja possibilidade real de 

educação mútua, ou seja, de transformação do modo de vida a partir das demandas dos 

trabalhadores. Assim, as relações estabelecidas pela classe dominante se reproduzem, 

automaticamente. Por isso, Gramsci identificou o “conformismo imposto” também por 

“conformismo mecânico” (GRAMSCI, 2002, CC 9, §23, p. 289). A imposição dessa 

“socialidade” não significa que não haja, por parte das classes dominantes, necessidade de 

estabelecer diálogo e consenso junto às massas, já que o uso exclusivo da coerção não é capaz de 

sustentar o poder dominante  por muito tempo. É preciso fazer com que as massas observem, 

ilusoriamente, boas razões para aceitar e promover as relações que as escravizam.  Trata-se de 

uma práxis educativa conservadora, em que não se estimula a possibilidade de intervenção das 

massas e de desenvolvimento de sua autonomia (GRAMSCI, 2002, CC 9, §23, p. 289).     

 Porém, é possível estabelecer uma práxis educativa revolucionária com as massas, em que 

o conformismo não é mais imposto, mas proposto. Isso não implica que não se lance mão da 

coerção, especialmente no início da práxis educativa. Mas, diferentemente do “conformismo 

mecânico” (GRAMSCI, 2002, CC 9, §23, p. 289), este conformismo é “dinâmico”, pois se 

constrói em diálogo real com a classe, reformulando-se à medida que a práxis educativa avança. 

O conformismo dinâmico busca promover a autonomia e a capacidade autogestionária dos 

educandos, para que todos possam se auto-educar em conjunto (GRAMSCI, 2002, CC 9, §23, p. 

289).   

 Em outro trecho dos Cadernos, Gramsci (2006, CC 12, §1, p. 39) contrasta a pedagogia da 

escola unitária53 com a escola jesuítica, na qual a coerção é o elemento predominante, e, também, 

com as ideologias libertárias que, ainda em sua fase romântica, contrapõe-se exageradamente  às 

pedagogias tradicionais, negando qualquer necessidade de coerção. Para Gramsci, deve haver 

uma primeira fase disciplinadora que busca nivelar os conhecimentos dos educandos, “criando 
                                                 
53 Gramsci, quando pensa a educação, a pensa de forma ampla, como processo de conquista de hegemonia. Portanto, 
mesmo quando se refere especificamente à escola unitária, sua discussão pode ser transposta, mutatis mutandis, para 
as relações educativas no partido. 

 117



 

uma espécie de ‘conformismo’”.  “Conformismo”, aqui, entendido como concepção geral comum 

e que Gramsci vai chamar de “dinâmico”, pois não segue o padrão de coerção rígida da educação 

tradicional. Num segundo momento, sobre a base já conquistada, desenvolve-se a fase criadora 

em que se estimula a expansão da personalidade e a autonomia, “mas com uma consciência moral 

e social sólida e homogênea" (GRAMSCI, 2006, CC 12, §1, p. 39).   

 Na práxis educativa revolucionária, no processo de constituição do indivíduo, ou ainda, 

no processo de construção hegemônica, estão sempre em disputa pelo menos dois conformismos. 

Nesse sentido, a defesa do espontaneísmo na práxis educativa é apenas outra forma de defesa do 

conformismo dominante. Isso não significa que Gramsci renegue a espontaneidade, elemento 

fundamental na práxis educativa revolucionária. O que nega é a exclusividade ou centralidade 

desse fator, como analisa Brocolli (1977, p. 101): “A concepção educativa gramsciana vista em 

seu desenvolvimento não exclui a espontaneidade; mas aponta sobretudo para destruir o mito do 

espontaneísmo, que é a falta de compromisso moral e pedagógico”. A espontaneidade não é 

desprezada, mas educada, tornando-se historicamente eficiente: “Essa unidade da 

'espontaneidade' com a 'direção consciente' (ou seja, da 'disciplina') é justamente a ação política 

real das classes subalternas” (GRAMSCI apud MANACORDA,  2008, p. 225). 

 A disciplina não anula necessariamente a personalidade, apenas limita a impulsividade 

irresponsável. Se a origem da disciplina, ou seja, se a necessidade objetiva que demanda a 

disciplina é compartilhada pelos membros da organização e discutida de forma democrática, 

então seu efeito é puramente técnico, funcionando como instrumental para maior efetividade da 

organização. Torna-se o oposto, ou seja, um arbítrio, quando a disciplina é imposta de forma 

externa e vazia de sentido (MACCIOCCHI, 1977, p. 167).  A disciplina, quando democrática, é 

um misto de liberdade e responsabilidade. A liberdade só é real quando responsável, pois assim 

se conecta às necessidades reais coletivas, tornando-se, assim, a liberdade possível pela qual se 

opta conscientemente e, não, a pseudoliberdade “espontânea” em que se reproduz o 

individualismo inculcado pelo conformismo dominante.  

 Espontaneidade e direção, coerção e consenso devem ser compreendidos não como 

termos antagônicos: “Dialeticamente, Gramsci considera que é necessário partir da 

espontaneidade, ou seja, do senso comum, mas por meio de uma intervenção hegemônica que não 

se apóia no consenso, como já se viu, mas na ‘direção’” (MACIOCCHI, 1977, pp. 184-185). Fica 

claro, portanto, que Gramsci combate tanto o espontaneísmo como o dogmatismo, pois ambos 

 118



 

colocam em risco a práxis educativa capaz de produzir a unidade entre teoria e prática no partido 

revolucionário.  

 Gramsci não nega, como se pode observar, a verticalidade inerente às relações entre 

educador e educando, entre direção e base, entre partido e classe/massas. Entende, como Lukács 

(In: FORNAZIERI, 1987, p. 58), que a liberdade, assim como a horizontalidade nas relações 

educativas, é construída ao longo da própria práxis educativa e não é possível de ser atingida de 

uma só vez. O objetivo final já se encontra em desenvolvimento em seu próprio processo de 

conquista. A busca pela liberdade plena - que se pode atingir no comunismo - tem início, desde 

já, na práxis educativa revolucionária no interior do partido em que se forja a autonomia dos 

educandos e a educação de seus próprios educadores. Mas todo esse processo deve ser esvaziado 

de idealismos: a horizontalidade na relação dirigente-dirigido, sob o sistema capitalista, se 

expressa apenas de forma restrita, embrionariamente. E, mesmo cientes de que a dinâmica da luta 

social e sua espontaneidade inerente realizam papel determinante para a criação e estruturação de 

novas organizações, não se deve desvalorizar a importância do elemento consciente e dirigente.  

  

 

4. As deformações na práxis educativa entre direção e base 

 

 Quando a relação entre dirigente e dirigido não consegue se estabelecer como práxis 

educativa revolucionária, incorre-se em diversos desvios. Mas, uma importante questão precede o 

estudo desses possíveis desvios e de suas origens: 

 

Coloca-se o problema de saber se é possível criar um "conformismo", um 
homem coletivo, sem desencadear certa dose de fanatismo, sem criar "tabus": 
em suma, de modo crítico, como consciência da necessidade livremente aceita 
porque "praticamente" reconhecida como tal, através de um cálculo de meios e 
fins a adequar, etc (GRAMSCI, 2004a, CC 15, § 74, p. 266). 

 

 Apesar de Gramsci não apontar uma resposta direta a essa pergunta, o exame de sua obra 

e sua dedicação ao estudo acerca das relações entre dirigentes e dirigidos, permite afirmar que o 

filósofo acredita na possibilidade de criar um conformismo de modo crítico. Isso não significa 

que essa tarefa seja fácil. O partido revolucionário começa a se desenvolver ainda dentro do 

 119



 

sistema capitalista, constituído basicamente por trabalhadores imersos nas contradições do modo 

de vida burguês, o que acaba por contaminar as relações intrapartidárias e, claro, o partido.  

 É por isso que Gramsci leva adiante o estudo dos desvios na relação entre dirigente e 

dirigido, buscando compreender seus elementos constituintes e apontar possibilidades de 

superação, tanto filosóficas como práticas, para a questão.  Há um grande risco de deformação 

quando a teoria ou a prática passam a ser vistas como acessórios. Essa “desvinculação dialética”, 

segundo Gramsci, demonstra que se passa por uma fase primitiva em que ainda não se conseguiu 

amalgamar na superestrutura as vontades heterogêneas, em que não se conseguiu ainda fundar o 

“momento cultural” de unidade (GRAMSCI, 2004a,  CC 11, § 12, p. 105). 

 Ele distingue radicalmente suas análises dos desvios intrapartidários de outras análises 

clássicas da sociologia ao criticar um de seus maiores expoentes: Michels54. Afirma que as leis 

sociológicas, como as produzidas por Michels, são meras “taxações”, “generalizações 

tautológicas” (GRAMSCI, 2004a, CC 11, § 26, pp. 151-152): basta observar em diversos partidos 

uma relação de semelhança entre fatores isolados, como a existência prejudicial do líder 

carismático e, a partir disso, produzir uma generalização abstrata, uma lei ( GRAMSCI, 2004a, 

CC 11, § 26, pp. 151-152). Gramsci mostra a importância da análise do processo como um todo 

para entender as deformações partidárias: o desenvolvimento das relações internas no partido;  o 

quadro de correlação de forças; e o movimento das classes em luta. As explicações de Michels, 

ao fugirem desse escopo processual e histórico, acabam por “congelar” os desvios, deixando de 

lado o essencial: sua gênese e elementos constitutivos. Gramsci critica essa “forma barroca de 

idealismo platônico” (GRAMSCI, 2004a, CC 11, § 26, pp. 151-152) que fixa as organizações 

coletivas, em especial o partido comunista, na eterna deformação e no fracasso. Ao contrário, 

defende a possibilidade de uma práxis educativa revolucionária entre dirigentes e dirigidos que 

rompa a separação estanque e patológica entre esses pólos. 

 Os dirigentes, como Lênin, não são demiurgos ou personalidades exóticas e únicas (como 

um “líder carismático” na sociologia dos partidos de Michels), mas indivíduos forjados na luta 

revolucionária, “[...] ponto de convergência de um vasto movimento revolucionário” 

(MACCIOCCHI, 1977, p. 84). Assim também, o partido revolucionário leninista não é o sujeito 

                                                 
54 Robert Michels foi um sociólogo alemão que analisou o comportamento político das elites intelectuais, tornando-
se conhecido pela sua obra Sociologia dos partidos políticos (1915) em que desenvolve a “lei de ferro 
da oligarquização": toda organização, em seu processo de crescimento, estaria fadada a burocratização e separação 
do grupo dirigente da base de sua organização (cf. SILLS, 1972, pp. 265-272). 

 120



 

da revolução, mas a parte da classe trabalhadora mais consciente e capaz, agindo como educador 

coletivo, mas também como educando em relação à classe e ao ambiente. Portanto, “[...] o 

dirigente, o partido, são elementos da classe operária, são uma parte da classe operária” 

(GRAMSCI apud MACCIOCCHI, 1977, p. 84, “O dirigente” em L’Ordine Nuovo de 

15/03/1924).  

 Contudo, obviamente, podem ocorrer desvios nesse processo de constituição da 

vanguarda. Em muitos grupos, por exemplo, a certeza de que existe a divisão entre dirigentes e 

dirigidos se cristaliza de tal maneira que se passa a acreditar na aceitação obrigatória de todos os 

comandos dos dirigentes. Aceitar o princípio da direção não é o mesmo que aceitar o despotismo 

irracional. Por isso mesmo, é preciso que a direção evidencie a necessidade da linha política, sua 

racionalidade, ao dirigir-se à base partidária, realizando o justo debate, ou seja, aquele que 

equacione de forma adequada a urgência da ação (o tempo da política) com a exigência da 

compreensão (o tempo educativo) (GRAMSCI, 2002, CC 15, §4, pp. 325-326).   

 Para Luckács, o partido revolucionário é – no interior da revolução – uma forma 

autônoma da consciência da classe proletária. Deve-se, portanto, compreendê-lo corretamente do 

ponto de vista teórico, nesta dupla relação dialética, como determinado e determinante: “[...] ao 

mesmo tempo como forma desta consciência e como forma desta consciência, ou seja, 

simultaneamente na sua autonomia e na sua coordenação” (LUKÁCS In: FORNAZIERI, 1987a, 

p. 72).  Mas, é preciso sempre avaliar se a autonomia organizacional que se dá entre partido 

revolucionário e classe, direção e base, é a justa conseqüência “[...]  do seu condicionamento pela 

evolução da consciência dos seus membros e da ação que, por seu turno, exerce sobre ela” 

(Ibidem, 1987a, p. 54) ou se representa diferenças objetivas de estratificação na própria classe, o 

que indicaria diferença de interesses concretos, até mesmo antagônicos, entre partido e classe, 

direção e base55.   

 A autonomia organizacional do partido revolucionário é fundamental para que o 

proletariado possa tomar consciência de si como figura histórica, para que toda a classe eleve à 

consciência a sua própria existência como classe.  Mas, em partidos cuja relação entre direção e 

base, entre partido e classe, apresenta-se deformada, seu funcionamento assemelha-se ao de seitas 

                                                 
55 Uma interessante análise sobre como a formação de um certo “estamento” de lideranças “liberadas” por mandatos 
parlamentares passou a desenvolver um conjunto de interesses econômicos próprios, fazendo com que um partido de 
esquerda e dos trabalhadores se tornasse um partido da ordem, pode ser encontrada na análise que Iasi (2006) faz do 
PT. 

 121



 

ou organizações oportunistas. No primeiro caso, há uma separação artificial “[...] da vida e da 

evolução da classe à consciência de classe ‘correta’ (como se esta pudesse subsistir num tal 

isolamento abstrato)”, e, no segundo caso, os oportunistas realizam “[...] o nivelamento destas 

estratificações da consciência ao mais baixo nível e, no melhor dos casos, ao nível da média” 

(LUKÁCS In: FORNAZIERI, 1987a, p. 68). Esses dois tipos de deformação identificados como, 

respectivamente, vanguardismo, em que o pólo teórico se destaca das contradições práticas da 

base partidária ou da classe, e basismo, quando as contradições imediatas da base ou da classe 

subjugam o pólo teórico, ou como explica Gramsci: "O ambiente não educado e rústico dominou 

o educador, o vulgar senso comum se impôs à ciência e não vice-versa" (GRAMSCI, 2004a, CC 

11, §22, p. 144). São exatamente esses os dois tipos de deformação que se observa nas 

organizações de esquerda no Brasil, hoje: a adequação oportunista às demandas populares sem 

qualquer proposta mais consistente de elevação da organização e consciência das massas, por 

parte de alguns partidos; e o descolamento da realidade imediata de parte de outros partidos, que 

promovem um conjunto de palavras-de-ordem que soam abstratas e distantes para os 

trabalhadores. Este debate acerca da práxis educativa dos partidos revolucionários, no Brasil 

atual, será mais detidamente discutido no capítulo seguinte. 

 É preciso ter em mente que o partido revolucionário não é uma ilha isolada do sistema 

capitalista. Os militantes que o constituem foram educados na sociedade capitalista e, portanto, 

são seres sociais por ela formados e deformados. Deve-se, portanto, negar qualquer idealismo que 

venha a afirmar a possibilidade de superação das relações e valores burgueses, mesmo nas 

relações que se estabelecem no interior do partido revolucionário, enquanto o capitalismo não for 

superado. Isso não implica a aceitação fatalista dessas relações. Deve-se buscar “dispositivos e 

garantias organizativas próprias para contrariar as conseqüências corruptoras dessa situação, para 

corrigir imediatamente o seu inevitável aparecimento e eliminar as excrescências assim 

originadas” (LUKÁCS In: FORNAZIERI, 1987a, p. 77).  

 O partido revolucionário está constantemente exposto às deturpações próprias das 

relações capitalistas e, por isso, deve, de forma consciente e regular, lutar contra esse perigo 

interno. Por exemplo, não pode se constituir por uma simples hierarquia de funcionários, ou ainda 

de espectadores do funcionamento de sua organização. Deve-se lutar contra a indiferença que se 

apodera da base militante, que caminha para uma apatia, que aceita sem questionar os 

apontamentos da direção. Para romper com essa postura é necessário promover a participação 

 122



 

ativa e regular de todos os membros do partido, evitando que as atividades sejam pontuais. Nas 

palavras de Lukács: 

 
Pelo contrário, a participação ativa de todos os membros na vida cotidiana do 
partido, a necessidade de se comprometer com o conjunto de sua personalidade 
em todas as ações do partido é o único meio de forçar a direção a fazer com que 
suas resoluções sejam realmente compreendidas pelos seus membros, 
convencendo-os de seu acerto, uma vez que de outra forma não poderiam 
executá-las corretamente  (LUKÁCS In: FORNAZIERI, 1987a, p. 78-79).  

 

 Quanto mais ampla a base partidária, quanto mais o partido revolucionário se encontra 

enraizado em diferentes setores do mundo do trabalho, tanto mais seguro se torna contra os riscos 

da burocratização. Reunindo em si o maior número de contradições e com a maior variedade de 

qualidade e profundidade (advindas de diferentes setores da classe), o partido se vê impulsionado 

a resolver as tarefas revolucionárias impostas pela totalidade social (manifesta na somatória e 

entrecruzamento das contradições). O envolvimento com uma gama ampla de diferentes setores e 

contradições permite também, caso a luta se arrefeça em algum ramo de produção, que se possa 

continuar a luta pela efervescência em outra.  

 O partido revolucionário deve funcionar como um espaço de “descolonização” da herança 

capitalista, mas, para isso, todo militante deve estar envolvido no partido com o conjunto de sua 

personalidade, ou seja, a maior quantidade possível de aspectos de sua vida deve ser influenciado 

direta ou indiretamente pelo partido. O envolvimento integral impede que o membro do partido 

lide com sua militância como se fosse um emprego, algo parcelar com que se vê obrigado a lidar 

durante algum tempo de seu dia ou semana. Para que isso ocorra, é necessário que haja 

rotatividade de tarefas, evitando assim que o militante se fixe demasiadamente em alguma 

atividade específica, correndo um risco maior de burocratização.  O envolvimento integral diz 

respeito mais a qualidade e abrangência do envolvimento do militante do que à quantidade de 

horas em que este participa do partido, por exemplo: organizar e envolver os militantes em 

atividades culturais segundo a perspectiva revolucionária, evitando-se que sua vida cultural fique 

intocada, determinada exclusivamente pelo modo de vida burguês. O envolvimento integral, 

obviamente, está limitado pelo tempo de trabalho. Por isso mesmo, é igualmente importante 

buscar “liberar” militantes que possam, assim, assumir a luta revolucionária como sua tarefa 

exclusiva.  

   

 123



 

 

5. O centralismo democrático e o “dilema da práxis educativa revolucionária” 

 

 A práxis educativa revolucionária entre dirigentes e dirigidos é estabelecida dentro do 

partido a partir de um conjunto de regras de funcionamento, a partir da própria estrutura 

organizativa do partido. O elemento central do partido de modelo leninista que estabelece essa 

vinculação, em última instância, é o “centralismo democrático”, mecanismo organizativo e 

educativo que  prevê o máximo de liberdade e democracia no período de discussão e o máximo 

de unidade na ação, após a discussão e resolução.  

 O “centralismo democrático” possui em si os dois elementos que Gramsci aponta como 

fundantes do processo educativo moderno, constituintes fundamentais do processo hegemônico: a 

coerção e o consenso. “Consenso”, aqui, não se entenda como necessidade de que os debatedores 

cheguem a um acordo, mas como momento democrático em que diferentes posições podem se 

confrontar livremente e expor suas divergências e aproximações. A coerção é o momento do 

centralismo, em que aqueles que foram “derrotados” no debate são “obrigados”, pelo livre acordo 

com os princípios de funcionamento do partido, a aceitar a posição vencedora (da maioria) e agir 

de acordo com as resoluções.  

 O centralismo democrático permite que o ser coletivo mantenha sua força, constituída 

pela unidade da vontade coletiva. Caso contrário, as vontades se fragmentam e agem 

isoladamente fazendo com que a organização retroceda ao estágio anterior de heterogeneidade, 

onde há poucas possibilidades de ação conjunta. O centralismo democrático permite, igualmente, 

a troca, o diálogo, o conflito, tão necessários para a manutenção do caráter revolucionário da 

práxis educativa revolucionária entre direção e base.  

 Mas o centralismo democrático não está isento de desvios. Gramsci, mesmo entendendo 

que o partido revolucionário - enquanto vanguarda da classe operária – é estruturado a partir de 

princípios e da disciplina, advertia sobre o risco de que o fiel da balança entre o centralismo e a 

democracia recaísse sobre o primeiro, permitindo a instalação de práticas autoritárias e a 

conseqüente burocratização da estrutura partidária. Para Gramsci, o partido só representa a 

vontade coletiva se o momento “democrático” se realiza plenamente: ampla circulação de idéias 

entre os militantes e formação que garanta a compreensão teórica e política dos debates. Deve-se 

buscar, constantemente, que as massas, formadoras da base partidária deixem de ser meros 

 124



 

executantes e se tornem deliberadores. Por isso mesmo, o centralismo democrático deve ser, 

segundo Gramsci:  

 

[...] uma contínua adequação da organização ao movimento real, uma 
capacidade de temperar os impulsos da base com o comando do alto, uma 
inserção contínua dos elementos que desabrocham do mais profundo das massas 
no quadro sólido do aparato da direção que assegura a continuidade e a 
acumulação regular das experiências (GRAMSCI apud MACIOCCHI, 1977, p. 
173).  

 

 O centralismo só pode tornar-se “orgânico” se em movimento, não se imobilizando 

mecanicamente como burocracia.  Exige “[...] uma unidade orgânica entre teoria e prática, entre 

camadas intelectuais e massas populares, entre governantes e governados”; ao contrário, a 

característica própria da concepção burocrática não é a unidade viva, mas a que lembra “[...] um 

pântano estagnado, calmo e silencioso na aparência... isto é, (a) justaposição mecânica 'de 

unidades, sem vínculos entre si’” (MACIOCCHI, 1977, p. 173). 

 Desse modo, é fundamental que a base, através de pressões trazidas de sua realidade 

concreta, possua espaços internos para influenciar sua direção, assim como a direção precisa, 

também, desses mesmos espaços para educar, a partir da teoria revolucionária, os militantes de 

base. O partido deve ser visto como uma instância reguladora da hegemonia da classe e não do 

grupo dirigente apenas, entendendo classe como um devir histórico em que se fundem as massas 

de simples e seus intelectuais organicamente emanados. Se isso não ocorre, o centralismo 

democrático se transforma em burocrático por interesses de casta do grupo dirigente. O partido 

torna-se, então, um órgão de polícia. 

 Há uma questão delicada que deve ser observada no processo de decisão geral dentro de 

um partido: qual a maturidade teórica da base para decidir os rumos gerais do partido? E qual a 

organicidade da direção em relação  às contradições vividas pela base, para decidir, por sua vez, 

tais rumos?  

 A base nunca estará teoricamente madura, já que ocupa, justamente, o pólo prático do 

partido (indivíduos da base deixam, num partido “saudável”, o pólo da prática para se tornarem 

dirigentes, mas outros ingressam assumindo seu lugar no pólo prático). Não se deve inferir do 

que foi dito que os dirigentes não precisam aprofundar seus estudos. Apenas estes ocupam o pólo 

teórico, ou seja, representam – a priori -  o máximo possível, em uma determinada conjuntura, de 

 125



 

acúmulo de teoria e experiência dessa organização. Quando me refiro à maturidade teórica, 

refiro-me a absorção do máximo desenvolvimento teórico da organização. 

 Igualmente verdadeiro é o fato de que os dirigentes nunca estarão plenamente vinculados 

à realidade da base, pois esta é dinâmica e se transforma continuamente. É importante fazer a 

ressalva de que realidade vivida pela base, com seus problemas, tensões e contradições, não é o 

critério máximo que garante a vinculação da organização ao real, apesar de ser elemento do qual 

se deve partir para se compreender a realidade.  

 Nem um, nem outro pólo pode tomar para si os rumos do partido, do intelectual coletivo, 

de forma isolada. A tensão está justamente em como equalizar a participação na decisão dos 

rumos do partido, garantindo uma práxis educativa revolucionária entre os dois pólos, buscando a 

unidade entre teoria e prática, entre intelectual coletivo e o ambiente.  

 Os desvios possíveis do centralismo democrático escancaram esse dilema sobre a real 

possibilidade de unidade entre teoria e prática, entre dirigente e dirigido, que chamo de “dilema 

da práxis educativa revolucionária”. Em uma relação educativa, o educador detém a autoridade 

(coerção) para dirigir o processo educativo através de uma práxis revolucionária que permita, ao 

longo de seu desenvolvimento, que os educandos se realizem enquanto seres autônomos e 

possam participar de forma mais íntegra na decisão dos rumos do próprio processo educativo. 

Friso que a autonomia é um devir e que penso o educador enquanto dirigente/partido e o 

educando enquanto dirigido/classe. O centro do dilema pode-se resumir nesta questão: quem 

determina quando o educando adquiriu autonomia suficiente para decidir sobre o processo 

educativo? O educador? Educador e educandos juntos?  

 Esta é uma situação delicada e a porta de entrada para os desvios: o educador pode avaliar 

que uma conduta, postura ou posicionamento diferente do seu implica em imaturidade do 

educando, quando esta se refere, na verdade, a diferenças ou divergências maduras para explodir 

entre dois sujeitos autônomos. Ou, então, o educador pode avaliar que os educandos já se 

encontram maduros quando, na verdade, não estão, o que colocaria a perder todo o processo 

educativo.  

 Parece-nos claro, portanto, que essa decisão (sobre o ponto de autonomia dos educandos) 

não deveria ficar apenas a cabo do educador e deveria ser discutida coletivamente. Mas então se 

apresenta outra questão: como decidir? Por quantidade de votos? Mas sempre haverá mais 

educandos que educadores! Por peso de experiência e saber acumulado? Mas como se avalia 

 126



 

isso? Estamos adentrando um conjunto de questões delicadas e que não possuem fácil resolução 

e, provavelmente, terão que ser avaliadas a partir da análise dos frutos históricos trazidos pelas 

decisões tomadas. Por isso a importância de que, qualquer que seja a decisão tomada no 

confronto entre educadores/direção e educandos/base, o encaminhamento seja levado adiante de 

forma unitária, pois só assim uma avaliação geral poderá demonstrar a falha real no processo.  

 Esse mesmo “dilema da práxis educativa revolucionária” se expressa no funcionamento 

do “centralismo democrático”. Em uma reunião deliberativa do partido, o tempo de discussão 

influencia diretamente a qualidade da resolução. Mas, certamente, não há tempo para que todos 

compreendam completamente as questões em pauta, até porque a diferença de experiência e 

conhecimento entre os membros do partido exigiria, para tanto, que a assembléia fosse 

transformada em um curso de formação política, o que não é exeqüível. É preciso, portanto, 

estabelecer um tempo médio que permita que o debate se efetive e não se configure apenas como 

uma encenação. Há uma tensão entre necessidade de dar resposta prática às demandas da 

realidade, que pressiona para que se reduza o tempo de debate e se passe rapidamente à ação, e a 

necessidade de estabelecer amplo e profundo debate, construindo assim a racionalidade da 

decisão que será obedecida, inclusive por aqueles contrários a ela.  Mas quem determina o tempo 

de duração desse debate? Em última instância, é a direção. Novamente, o educador-dirigente, 

diante de um debate que acredite imaturo pode cortar ou encurtar a discussão. E se acaso sua 

avaliação estiver errada?  

 Há exemplos no processo revolucionário russo, como em alguns debates entre os 

bolcheviques e grupos de oposição internos no partido56, após a revolução russa, em que se 

evidencia esse dilema acerca do poder do educador-dirigente (no caso, a fração bolchevique era a 

dirigente) e que continuam sendo motivo de polêmica até os dias de hoje. Bettelheim, apesar de 

reconhecer o importante questionamento realizado pela “Oposição Operária” (oposição interna 

aos bolcheviques no partido), avalia a incapacidade desse grupo para apresentar proposições 

concretas que rompessem com o que nomeamos de “dilema da práxis educativa revolucionária”:  

 
                                                 
56 A partir de outubro de 1921, surgem, no Partido Bolchevique, diversos grupos dissidentes ("Comunistas de 
Esquerda", os "Centralistas Democráticos", a "Oposição Operária") que vão sendo derrotados pela direção de Lênin e 
Trotsky (bolcheviques). Apesar das diferenças entre estes grupos e do período em que surgiram, eles questionavam a 
política bolchevique e criticavam a burocratização, defendendo a autonomia proletária. Porém, a partir de 1921, 
foram proibidas as frações dissidentes dentro do Partido Bolchevique. O grupo bolchevique alegava, diversas vezes, 
que as discussões trazidas por esses grupos eram pertinentes, mas apresentadas no momento errado, quando havia 
outras questões mais fundamentais a serem resolvidas (cf. TROTSKY, 2005).  

 127



 

Aparentemente, a “oposição operária” tende a romper o círculo no qual a 
discussão e a reflexão sobre esses problemas foram encerradas até aí, sobretudo 
quando ele afirma que o problema político das relações dos órgãos do poder com 
as massas operárias não pode ser resolvido nem pela absorção dos sindicatos 
pelo aparelho estatal (concepção de Trotski e Bukharin), nem pretendendo 
esperar que as massas sejam suficientemente ”educadas”  para reavivar as 
instituições soviéticas. A oposição operária denuncia com razão as ilusões que 
remetem o retorno a uma democracia soviética a um futuro longínquo (ao dia em 
que as massas estiverem mais “educadas”  - mas por quem?), porém não é capaz 
de indicar a via de uma auto-educação das massas populares, de sua formação 
através dos próprios erros, em condições que não conduzam a rápida restauração 
da ditadura da burguesia e da dominação imperialista. Na realidade, a “oposição 
operária” permanece no terreno do “economicismo”, cuja forma “espontaneísta” 
sugere que a posição na produção “produz” espontaneamente uma consciência 
de classe proletária; isto “escamoteia” definitivamente todo o problema da 
educação e auto-educação (BETTELHEIM, 1976, p. 371).   

  

 O “dilema da práxis educativa revolucionária” se apresenta, de outra forma, na tensão 

entre a necessidade de debate (de aprofundamento e pesquisa) e a necessidade de estabelecer um 

patamar para a ação (transmissão do conhecimento), tensão, em outros termos, entre o tempo 

político e o tempo pedagógico, entre a liberdade de discussão e a necessidade da ação, entre os 

fins imediatos (agir no real para responder a determinado acontecimento histórico) e os fins 

mediatos (discussão ampla para formação e esclarecimento das consciências). Uma discussão por 

demais prolongada pode, em determinada conjuntura, pôr a perder uma “janela revolucionária”, 

assim como uma política de pouca discussão, ativista, pode construir uma base partidária 

despolitizada, presa as suas determinações econômicas, ainda próxima do senso comum  e, 

portanto, mais facilmente destacada de seus dirigentes (e, também, mais facilmente manipulada!). 

 Interessa verificar que mecanismos se desenvolveram historicamente para permitir que o 

próprio educador (direção/intelectual/partido) seja educado, conforme a terceira tese sobre 

Feuerbach, de Marx57.  Se a ação de educar realizada pelo educador coletivo não o transforma 

igualmente é porque este se situa num plano ideal, abstrato, distante da realidade. Se isto não 

ocorre, essa relação não é educativa, mas de tutelagem: 

 

                                                 
57 “A doutrina materialista que supõe que os homens são produtos das circunstâncias e da educação e, em razão 
disso, os homens transformados são produtos de outras circunstâncias e de uma educação modificada, esquece-se de 
que são justamente os homens que transformam as circunstâncias e que o próprio educador precisa ser educado. Por 
isso, essa doutrina chega, necessariamente, a dividir a sociedade em duas partes, uma das quais é posta acima da 
sociedade (por exemplo, em Robert Owen). A coincidência da mudança das circunstâncias com a atividade humana 
ou mudança de si próprio só pode ser vista e considerada racionalmente como práxis revolucionária” (MARX, s/d). 

 128



 

Este problema pode e deve ser aproximado da colocação moderna da doutrina e 
da prática pedagógicas, segundo as quais a relação entre professor e aluno é uma 
relação ativa, de vinculações recíprocas, e que, portanto, todo professor é sempre 
aluno e todo aluno, professor (GRAMSCI, 2004, CC 10, § 44, p. 399) 

 

 Por isso, o educador deve estar sempre em permanente estado de autocrítica a partir das 

repostas do ambiente, “consciente de que a sua personalidade não se limita à sua individualidade 

física, mas é uma relação social ativa de modificação do ambiente cultural” (GRAMSCI, 2004a, 

CC 10, § 44, p. 400). A esse educador Gramsci dá o nome de “filósofo democrático”, que 

entende que a filosofia só se realiza plenamente como história, por isso a necessária unidade entre 

ciência e vida, entre teoria e prática (Ibidem, CC 10, § 44, p. 400). 

 Mas claro que há o risco, nessa relação entre ambiente e educador, de que o ambiente o 

domine: é quando “[...] o vulgar senso comum se impôs à ciência e não vice-versa;" 

(GRAMSCI, 2004a, CC 11, § 22, p. 144).  No partido revolucionário, isso seria equivalente ao 

desvio do basismo, quando a direção se atem apenas às questões econômicas dos setores 

representados, não tensionando a consciência de base para o salto ético-político, para o momento 

catártico. Uma variação de desvio muito próxima ao basismo é o pragmatismo. O pragmático 

busca se ligar à realidade sem mediações, deixando de lado a ciência e a filosofia. Esse tipo de 

postura se gaba por ser prática, ativa, mas Gramsci aponta que o outro posicionamento, que busca 

mediações filosóficas, que busca a teoria para compreender o movimento do real estabelecendo 

fins mais elevados, além de elevar o nível cultural existente, “é mais ‘prático’ do que o 

pragmatista, que julga a partir da realidade imediata”  (GRAMSCI, 2004a, CC 17, § 22, pp. 270-

271),  pois apenas o primeiro tem chances reais de conseguir entender a dinâmica do real e 

interferir sobre ela de forma a resolver os dilemas históricos apresentados.   

 Esse mesmo dilema pedagógico da práxis educativa revolucionária pode ser transportado 

para o período de transição ao comunismo, em que a classe trabalhadora assume o Estado, que 

passa a funcionar como seu novo educador coletivo. Cabe à classe trabalhadora, através de sua 

vanguarda, utilizar-se do Estado de tal forma que na construção do socialismo este seja cada vez 

menos necessário. Após a tomada do Estado, grande parte da massa trabalhadora está ainda sob a 

influência das relações sociais capitalistas e tende a reproduzir as antigas formas e os antigos 

valores conservadores, como afirma Lênin (1980c, pp. 314-315): “Depois da primeira revolução 

socialista do proletariado, depois do derrubamento da burguesia de um país, o proletariado deste 

país continua a ser durante muito tempo mais fraco que a burguesia”.  Cabe agora ao Estado, 

 129



 

enquanto educador coletivo das massas, dirigir o processo de transição, propor um novo 

conformismo. O dilema se repete: como identificar quando a massa organizada já está autônoma 

e formada suficientemente para interferir no próprio processo educativo?  

 Ainda no processo revolucionário russo, a revolta de Kronstadt58 promovida por 

trabalhadores, e não por contra-revolucionários burgueses, por exemplo, foi considerada pelo 

Estado de transição uma ação prejudicial (imatura) ao processo revolucionário em curso, sendo 

dizimada. A polêmica em torno da adequação ou não dessa postura persiste até hoje. É uma 

situação extremamente delicada e que nos coloca diante dos dilemas da práxis educativa 

revolucionária e do poder próprio do educador/direção, em última instância, de avaliar a 

autonomia de seu educando/base partidária. Ragazzini expressa esse dilema da seguinte forma: 

 
 

Se os automatismos sociais reproduzem a realidade, será necessária uma 
intervenção consciente (coletiva, de cima pra baixo, de uma classe ou grupo de 
classes, de um partido político, de elite e de grupos intelectuais, de um Estado?) 
Qual a legitimidade de tal intervenção? Quais as garantias? Em relação a quem? 
(RAGAZZINI, 2005, p. 109). 
 

  
 Acredito que estruturas organizativas específicas (como rotatividade de militantes nas 

funções, mandato revogável pela base, etc.), que garantam a unidade entre teoria e prática, 

representam um mecanismo importante, mesmo que não suficiente, para garantia da qualidade 

revolucionária da práxis educativa. Outro aspecto fundamental é o atrelamento da práxis 

educativa, em especial do educador (direção partidária/partido revolucionário/Estado socialista), 

à realidade produtiva, ou seja, ao proletariado e as suas lutas como sua base principal de 

sustentação: 

 
A hipótese gramsciana de uma interpretação, eventualmente também vinda de 
cima para baixo, que reforce os processos em ato e corresponda a formas de bom 
senso contestadoras e emancipatórias dos indivíduos, procura uma referência 

                                                 
58 A Revolta de Kronstadt foi uma insurreição de marinheiros contra o governo russo (bolchevique). Foi o último 
confronto armado de importância da Guerra Civil Russa. Com a economia devastada, o recém formado Estado 
socialista era incapaz de realizar suas funções adequadamente, e grande parte da economia russa parou. Em 26 de 
fevereiro, em resposta a essas condições, as tripulações dos navios de guerra Petropavlovsk e Sebastopol realizaram 
uma reunião de emergência que aprovou uma resolução com quinze exigências. Como os trabalhadores de 
Petrogrado, os marinheiros de Kronstadt exigiam a isonomia de salários e o fim das barreiras nas estradas que 
restringiam tanto viagens quanto a capacidade dos trabalhadores de trazer comida para as cidades. Depois de 10 dias 
de ataque contínuo, durante o qual muitas unidades do Exército Vermelho foram forçadas a recuar sob fogo, e onde 
algumas até se juntaram à rebelião, a revolta de Kronstadt foi esmagada (cf. TROTSKI, 2005).  

 130



 

última no processo histórico e no trabalho como aspecto da reforma econômica, 
um e outro assumidos como garantias com respeito ao arbítrio (RAGAZZINI, 
2005, p. 109). 
. 

 Manacorda (2008, p. 256) defende o mesmo: entende que o risco do educador não se 

permitir educar pelos educandos não é possível de ser eliminado e que, portanto, deve-se buscar a 

maior objetividade nessa relação a partir da conexão com a realidade produtiva, para que se possa 

garantir a conexão dinâmica entre pólo dirigente e dirigido. 

 A práxis educativa revolucionária é constituída, em seu eixo pedagógico, por uma tensão 

constante entre coerção e consenso, direção e espontaneidade, que se complexifica à medida que 

a relação educativa se aprofunda e os educandos adquirem maior autonomia. Esse processo é 

constantemente ameaçado por deformações próprias das contradições do sistema capitalista. 

Dentre essas deformações, a mais perigosa é a que envolve a práxis educativa entre direção e 

base no partido revolucionário em seu elemento estruturante, o centralismo democrático. 

Verifiquei a existência do “dilema da práxis educativa revolucionária” que pode, se mal 

equacionado, deformar a práxis educativa em todos seus níveis de relação: entre dirigentes e 

dirigidos; direção e base; partido e classe; Estado socialista e massas. Mas, a existência desse 

dilema não significa a inevitabilidade das deformações na práxis educativa entre direção e base. 

Nesse sentido, o aprendizado histórico a partir dos erros cometidos pelos partidos revolucionários 

é fundamental para que se possa constituir uma práxis educativa capaz de superar a herança de 

deformações, permitindo a constituição de novos partidos revolucionários capazes de se tornarem 

educadores coletivos da classe trabalhadora. Vivemos, no Brasil, um período que demanda  esse 

aprendizado histórico na busca pela construção de um novo instrumento partidário capaz de 

catalisar a unidade das lutas da classe trabalhadora. Apresento, no capítulo seguinte, ainda que de 

forma incipiente, um panorama da práxis educativa partidária na atual conjuntura brasileira. 

  

 

 

 

 

 

 

 131



 

IV. APONTAMENTOS PRELIMINARES SOBRE A PRÁXIS EDUCATIVA 

PARTIDÁRIA NA ATUAL CONJUNTURA BRASILEIRA 

 

 

Neste último capítulo, retorno à conjuntura política brasileira (de onde nasceu boa parte 

das motivações da presente pesquisa), buscando analisar, ainda que de forma embrionária, a 

importância da práxis educativa entre direção e base no partido revolucionário dentro dos 

desafios que se apresentam no atual momento político do Brasil. Para tanto, examino a vigência e 

a validade do partido revolucionário59, problematizando as formas concretas em que ele se 

manifesta atualmente no Brasil, assim como sua práxis educativa. Indico, assim, caminhos para o 

aprofundamento da presente pesquisa que conduzam ao confronto com a realidade das novas 

organizações partidárias de esquerda. Pesquisa como essa pode fornecer subsídios importantes 

para a atualização da práxis educativa partidária, em especial entre direção e base, que permita a 

constituição de um novo partido revolucionário capaz de responder aos desafios que se 

apresentam na atual conjuntura brasileira. 

 

 

1. É o fim do partido revolucionário? 

 

Atualmente, no Brasil, a forma “partido revolucionário” passa por um período de amplo 

descrédito60 e duro questionamento por considerável parcela dos ativistas (principalmente dentre 

as novas gerações), tanto acerca de sua utilidade enquanto instrumento político da classe 

trabalhadora, quanto sobre o conjunto de princípios organizativos que regulam sua práxis 

educativa (MATTOS, 2009; LEHER et al., 2010), essencialmente, a práxis educativa entre 

direção e base regulada pelo centralismo democrático.  

                                                 
59 Tenho consciência de que cabe ao desenvolvimento concreto da luta de classes evidenciar qual é o partido 
efetivamente revolucionário. Quando anuncio a intenção de analisar, neste capítulo, os partidos revolucionários no 
Brasil atual, refiro-me àqueles que trazem em sua estrutura os princípios da teoria do partido leninista e o projeto 
revolucionário em seu programa. 
60 Há também um descrédito amplo da população com as instituições eleitorais e, por associação, com a política em 
geral. Não me refiro a esse tipo de descrédito, nem exclusivamente aos partidos eleitorais, mas sim, particularmente, 
ao descrédito de ativistas políticos com a forma partido revolucionário 

 133



 

 Essa postura antipartidária é acompanhada por uma postura “movimentista”: em 

contraposição à suposta crise da forma partido –  caracterizado pelos 

antipartidários/movimentistas como portador de uma práxis educativa autoritária, tradicional, 

verticalmente estratificada -, apresentam-se como alternativa, os movimentos sociais, 

caracterizados pela espontaneidade das massas, por relações horizontais, descentralização e 

valorização do saber popular, configurando uma práxis educativa não-diretiva libertária.  

Mattos aponta a existência de uma tendência dos ativistas em derivar da atual conjuntura 

brasileira uma  inevitabilidade do partido político significar dirigismo e institucionalismo:  

 

Esse tipo de análise gera a ilusão “movimentista”, expressa nas proclamações de 
que o protagonismo das lutas pela transformação cabe diretamente aos 
movimentos sem apresentar-se qualquer perspectiva de unidade programática e 
prática que possa superar seu fracionamento (MATTOS, 2009, p. 37).    
 

O atual antipartidarismo, associado ao movimentismo, não é um fenômeno exclusivo da 

esquerda brasileira, apresenta-se vivo, também, nos movimentos mundiais altermundialistas61, 

que englobam liberais progressistas, alguns setores anarquistas e da Nova Esquerda.  

Exemplo atual de mobilização que se aproxima, aparentemente, das manifestações 

altermundialistas, é a do movimento “M-15” na Espanha (15 de maio é data do início de suas 

ocupações). O movimento M-15, que ainda se mantém vivo durante a finalização desta pesquisa 

(junho de 2011), constitui-se como uma massiva mobilização política, capitaneada 

essencialmente pela juventude espanhola, que ocupa as praças das principais cidades desse país, 

motivada pela descrença nos partidos eleitorais e no processo eleitoral. O M-15 traz à tona a 

enorme insatisfação da juventude espanhola, que reivindica novas formas de participação 

política, direito à moradia e emprego, dentre diversas outras pautas. Apesar dessa importante 

demonstração de contrariedade, o M-15 evidencia ainda pouca capacidade propositiva e 

organizativa, sendo constituído por um emaranhado ideológico de difícil coesão para além da 

insatisfação coletiva. Não há surpresas nisso, já que essas são características próprias de uma 

movimentação espontânea das massas. Mas, o que chama, em especial, a atenção é o profundo 

                                                 
61 Não é objetivo de nossa pesquisa aprofundar a compreensão do movimento altermundialista. Para maiores 
informações, sugiro: Loureiro; Leite; Cevasco (2002); Seoane; Taddei (2001). 

 134



 

clima, dentre os jovens desse movimento, de rejeição aos partidos da esquerda62, de rejeição à 

forma partido como instrumento de luta e organização da classe, e a imensa dificuldade dos 

novos partidos de esquerda em absorverem esse impulso jovem e rebelde (Partido Izquierda 

Anticapitalista, Partido Obrero Revolucionario, por exemplo).   

Busco, a seguir, compreender parte dos elementos que constituem a origem desse 

posicionamento antipartido na atual conjuntura brasileira, questionando seu argumento central 

que aponta a crise da forma partido revolucionário.   

No Brasil, acompanhamos, ao longo das últimas duas décadas, a transformação da 

estratégia socialista do Partido dos Trabalhadores (PT) em uma estratégia calcada na disputa 

institucional eleitoral, inicialmente justificada como recurso de acúmulo de forças63 e, 

posteriormente, aceita como horizonte político, indicando o completo amoldamento do partido à 

ordem burguesa64 e o abandono do socialismo como objetivo último.  

O PT hegemonizou a ação política da esquerda brasileira no último ciclo político de 

esquerda65 e, portanto, apresentou-se ao longo de sua construção no imaginário dos lutadores 

como partido revolucionário66. Com o êxito de sua guinada estratégica, materializada na eleição 

                                                 
62 É Importante lembrar que também na Espanha o principal partido de esquerda (PSOE - Partido Socialista Obreiro 
da Espanha) passou por um processo de amoldamento à ordem burguesa semelhante ao ocorrido no Brasil com o 
Partido dos Trabalhadores, tornando-se um partido social-democrata. Sobre o amoldamento do PT à ordem burguesa, 
falarei mais, adiante, ainda neste capítulo. 
63 Há, inclusive, uma utilização errática do pensamento de Antonio Gramsci pelo PT que busca legitimar sua 
estratégia de disputa institucional via processo eleitoral. Para uma introdução a esse debate, ver o capítulo 7, “O PT e 
as idéias de Gramsci”, no livro “Gramsci e a Revolução” de Secco (2006).  
64 Sugiro, para maior aprofundamento acerca do amoldamento do PT à ordem burguesa os seguintes estudos: a 2ª 
parte de “As metamorfoses da consciência de classe” de Iasi (2006); e a tese de doutoramento “Uma esquerda para o 
capital: crise do marxismo e mudanças nos projetos políticos dos grupos dirigentes do PT (1979-1998)” de Coelho 
(2005). 
65 Refiro-me a “ciclo político de esquerda” como um período das movimentações políticas da esquerda 
hegemonizado por um determinado instrumento político e, conseqüentemente, por seu programa e estratégias. Pode-
se observar, basicamente, três grandes ciclos políticos de esquerda na história da luta operária no Brasil: um primeiro 
ciclo hegemonizado pelos anarco-sindicalistas; um, seguinte, hegemonizado pelo PCB (Partido Comunista do 
Brasil); e, recentemente, fecha-se o ciclo hegemonizado pelo PT. O fim do ciclo político do PT não implica sua 
ineficácia junto às massas, mas o fim de seu papel como instrumento político revolucionário para a classe 
trabalhadora. Para maiores informações sobre ciclos políticos da esquerda brasileira, ver Gebrim (2011). 
66 É sabido que essa não era a imagem do partido para um conjunto de militantes que participava mais ativamente da 
dinâmica interna do PT. Para esses militantes era visível a falta de definição acerca de qual socialismo o partido 
deveria defender: “Para os socialistas e radicais que deveriam ser ‘enquadrados’ pela maioria da Direção Nacional a 
indagação continuava sendo: quem governa? Qual o socialismo petista? Nos anos 1980, algum quadro partidário 
(não se sabe quem) repetiu uns versos de Antonio Machado que se tornaram um leitmotiv das (in)definições dos 
dirigentes petistas mais moderados: ‘Caminante, no hay camino, / se hace camino al andar’” (SECCO, 2011, pp. 
251-252). Apesar disso, para a maioria da base petista, o “PT das origens” construiu a imagem de partido 
revolucionário calcada em sua prática radical e classista.   

 135

http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Izquierda_Anticapitalista&action=edit&redlink=1
http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Izquierda_Anticapitalista&action=edit&redlink=1


 

de Lula como presidente do país, tornou-se cada vez mais visível a burocratização do PT, que 

passou a funcionar como instrumento de pacto social, freando as lutas dos trabalhadores e 

estabelecendo vínculos orgânicos com o Estado. 

Com isso, a forma “partido revolucionário” – anteriormente associada ao período intenso 

e radical de lutas conduzido pelo PT em sua fase inicial – passa a ser associada pelos novos 

ativistas políticos à forma “partido eleitoral”, indiferenciado da prática dos partidos eleitorais 

burgueses: “Na terceira fase o PT se tornou finalmente um partido de governo e sobrepôs à sua 

identidade socialista e nacionalista uma tendência tecnocrata eivada dos vícios da política 

tradicional brasileira” (SECCO, 2011, p. 259). O processo de degeneração do PT, com o 

impedimento da vida democrática interna, intensificada por diversas deformações em sua práxis 

educativa, fortalece a falsa crença na inevitabilidade: da burocratização dos partidos, da 

dependência orgânica do Estado e do descolamento das lutas sociais.   

Com o fim do ciclo político hegemonizado pelo PT, vem à tona a crise teórica e prática 

pelo qual passa a esquerda brasileira (reflexo, em grande medida, da crise vivida pela esquerda 

mundial). Essa crise se manifesta, primeiramente e de forma mais visível, nos partidos de 

esquerda: visível tanto na falência do PT como instrumento revolucionário, como na dificuldade 

dos novos partidos, surgidos a partir dessa falência, em construir respostas efetivas para a atual 

conjuntura, conforme análise de Mattos (2009, p. 37):  “[...]  as ‘novas’ organizações, surgidas 

como resposta à crise de representatividade classista das ‘antigas’, não conseguiram ainda 

responder positivamente ao desafio de se apresentarem como realmente novas”. 

Porém, é importante perceber que essa crise não se manifesta apenas nos partidos, apesar 

de se tornar mais visível neles. Abrange todos os organismos da classe, como sindicatos e 

movimentos, pois se trata de uma crise por qual passa a classe trabalhadora como um todo. Esta, 

na verdade, vive um período de derrotas, 

 

[...]  que se iniciou por volta da primeira metade da década de 1970 em escala 
internacional e que no Brasil se tornou mais visível a partir dos anos 1990. Tal 
derrota significou, do ponto de vista objetivo, uma maior precarização das 
relações de trabalho, ou seja, a retirada dos direitos (entendidos como limites à 
exploração) conquistados em momentos anteriores, quando a correlação de 
forças não lhe era tão desfavorável. Significou também uma ampliação das taxas 
de desemprego e um agravamento das condições de vida. Do ponto de vista da 
subjetividade coletiva, a derrota teve por conseqüências principais o recuo do 
sentimento de pertencimento a uma coletividade social – a identidade de  classe 
– e da identificação com os projetos de transformação social orientados por uma 

 136



 

perspectiva de classe dos trabalhadores. Fragmentação, portanto, não apenas no 
nível objetivo das relações de trabalho, mas também no plano da consciência de 
classe (MATTOS, 2009, pp. 26-27). 

 
 

 Mattos (2009) e Leher et al. (2010) caracterizam, claramente, a crise atual da esquerda 

brasileira através da crise das mobilizações da classe trabalhadora. Observa-se nos últimos anos 

um recuo nas mobilizações sociais: de quase 4 mil greves em 1989 chegamos a 700 greves anuais 

nos anos 90 e, a 300, aproximadamente, de 2004 até 2007. Não só a quantidade de greves 

diminuiu, mas também seu foco se restringiu cada vez mais a interesses econômico-corporativos. 

As ocupações de terra, que cresceram na década de 1990 (pico de 897 ocupações em 1999), 

caíram para 553 em 2006 e, provavelmente, os números devem ser menores ainda em 2011. Há 

também indícios de redução do número de ocupações urbanas que, muitas vezes, são 

manifestações espontâneas e não resultantes de um trabalho de organização por parte de 

movimentos estruturados.  

Vivemos um momento de refluxo das lutas sociais, criando condições favoráveis para o 

amoldamento das organizações de esquerda à ordem burguesa, para seu fracionamento 

(dissidências e rupturas), para a redução de seu contingente de militantes e, conseqüentemente, de 

seu poder de ação e influência sobre as massas. Os movimentos sociais e sindicatos, assim como 

os partidos, sofrem também das conseqüências desse refluxo, como pode-se perceber ao observar 

a trajetória política de outros dois grandes instrumentos da classe trabalhadora potencializados no 

último ciclo junto ao PT: a CUT (Central Única dos Trabalhadores) e o MST (Movimentos dos 

Trabalhadores Rurais Sem Terra).  

A CUT surgiu e cresceu muito durante os anos 1980, caracterizando-se como uma central 

combativa, de perspectiva classista e autônoma e, até mesmo, socialista, conforme  indicavam 

suas resoluções. Mas na década de 1990, seguindo a guinada estratégica do PT, a CUT assume 

cada vez mais um caráter negociador através das “câmaras setoriais”67. A partir da eleição de 

Lula presidente, a CUT atrela-se organicamente aos interesses do governo (inclusive assumindo 

cargos de alto escalão) e mostra-se, rapidamente, como instrumento desmobilizador, freando a 

disposição de luta da classe trabalhadora (ANTUNES, 1995). O amoldamento da CUT à ordem 

                                                 
67 Espaço de negociação entre trabalhadores e empregadores mediado pelo Estado. 

 137



 

burguesa provoca também dissidências internas, a fragmentação dos sindicatos de esquerda que 

passam, agora, a se organizar em três outras centrais sindicais68.  

O MST, apesar de viver um ascenso de lutas na década de 1990 (quando a CUT já 

enfrentava o declínio das mobilizações), vem apresentando na última década sinais de crise, seja 

pela profunda mudança do campo brasileiro com o amplo desenvolvimento do agronegócio, que 

obriga o movimento a repensar suas estratégias gerais69, seja pela crescente dependência 

econômica do Estado durante os anos de governo Lula. Essa dependência vem criando situações 

de impasse para o movimento, que depende de subsídios do governo, mas, ao mesmo tempo, 

compreende que é esse mesmo governo que fortalece o agronegócio em detrimento da reforma 

agrária (MATTOS, 2009; LEHER et al., 2010). Se o movimento não alterar rapidamente sua 

estratégia de pacto com o governo petista, há um forte risco de sua conformação à ordem, 

tornando-se mais uma “correia de transmissão” do governo, assim como aconteceu com a CUT. 

Mas, independentemente de seus rumos, tem se tornado mais perceptível a atual redução de seus 

quadros e de suas mobilizações, e o surgimento de tensões internas70 entre posicionamentos 

divergentes acerca da política nacional. Esses sinais apontam os mesmos elementos da crise 

verificados nas demais organizações: tendências de amoldamento à ordem, de redução de quadros 

e de fragmentação.  

Essa rápida análise das mobilizações sociais no Brasil evidencia o atual ciclo de descenso 

das lutas sociais e a crise das principais instrumentos políticos da classe, momento de fechamento 

de um ciclo político da esquerda em que todas as organizações, quaisquer que sejam seu nível de 

organização e grau de consciência política (sindicatos, movimentos, partidos), são obrigadas a se 

repensar teórica e praticamente, buscando compreender e agir sobre a nova realidade, evitar a 

                                                 
68 As novas centrais sindicais são: a Intersindical, que rachou e se apresenta, agora, como duas: Intersindical 
conduzida majoritariamente pela ASS (Alternativa Sindical Socialista) e PCB (Partido Comunista Brasileiro) e a 
Intersindical conduzida majoritariamente pelo PSOL; e a Conlutas, conduzida majoritariamente pelo PSTU (Partido 
Socialista dos Trabalhadores Unificados). Na verdade, a Intersindical não se apresenta como nova central sindical 
mas como um “instrumento de organização e luta da classe trabalhadora”, um espaço intermediário para fortalecer a 
luta operária e, posteriormente, permitir a construção de uma nova central sindical. 
69 Diante do enorme domínio do campo brasileiro pelo agronegócio, não basta mais, para levar adiante a luta pela 
reforma agrária, a ocupação de terras improdutivas. O MST precisa enfrentar, necessariamente, o agronegócio e, para 
isso, é necessária a radicalização de suas lutas, o que implicaria um possível rompimento com o governo petista, 
protetor desse segmento da economia.  
70 Recentemente, 51 militantes do MST, MTD (Movimento dos Trabalhadores Desempregados), Consulta Popular e 
Via Campesina apresentaram sua carta unitária de saída alegando, em essência, que suas organizações estariam 
cooptadas pelo governo petista e por seu programa político (CARTA DE SAÍDA, 2011). 

 138



 

cooptação e as deformações de sua práxis educativa, superar os erros cometidos no ciclo anterior 

e, assim, auxiliar na construção do novo ascenso das lutas junto à classe. 

Não é a primeira vez que a classe trabalhadora brasileira vive a falência de seu mais 

importante instrumento político e o conseqüente fim de um ciclo político de esquerda. Tampouco 

é a primeira vez em que aparece o discurso da falência do partido como instrumento político da 

classe. Com o fim do ciclo político hegemonizado pelo Partido Comunista Brasileiro (PCB), no 

final dos anos 70, e com o ascenso das lutas sindicais do ABC, passou-se a defender os sindicatos 

como os instrumentos políticos revolucionários, e não mais o partido (discurso até então reinante 

graças ao ciclo político hegemonizado pelo PCB) (GEBRIM, 2011). Agora, com o fim do ciclo 

hegemonizado pelo PT e com o claro atrelamento da CUT ao governo petista, esse discurso é 

retomado, mas tendo o movimento social como novo e único instrumento revolucionário.  

Mattos (2009, p. 72), abordando a atual crise de representatividade dos sindicatos, se 

pergunta se, motivados por essa crise, deveríamos apostar apenas em outras e “novas” formas 

organizativas. Ele mesmo responde que outras organizações, como as associações de bairro da 

década de 1980, também foram domesticadas pelo capital. E para desmistificar a atual crença 

movimentista questiona retoricamente: “[...] movimentos por questões como moradia ou a terra 

não podem também estacionar no patamar econômico-corporativo [...] perdendo o horizonte da 

luta geral da classe pela transformação?” (MATTOS, 2009, p. 72). 

Ora, o processo revolucionário em sua práxis educativa exige diferentes formas 

organizativas, com diferentes práxis pedagógicas adequadas a diferentes propósitos e formas de 

consciência. Portanto, sempre serão necessários movimentos sociais e sindicatos que promovam a 

possibilidade de grupalização em torno de reivindicações econômicas imediatas e, em 

determinadas conjunturas, também políticas e até mesmo revolucionárias. Assim também, sempre 

serão necessárias organizações que concentrem aqueles militantes que já compreenderam a 

necessidade de superação radical do modo de produção capitalista e se organizam, 

prioritariamente, para esse fim. Essa organização é o partido revolucionário.  

Portanto, discordo daqueles que afirmam que o partido revolucionário não seja mais, na 

atual conjuntura brasileira, um instrumento útil à classe trabalhadora. Esse tipo de afirmação é 

fruto de uma análise que toma, superficialmente, como espero ter evidenciado, o momento de 

crise geral pelo qual passam as organizações da classe trabalhadora como crise exclusiva da 

 139



 

forma partido revolucionário. Ao contrário do pensamento antipartidário e movimentista, defendo 

que:  

 

[...] para aglutinar movimentos em torno de um programa comum de 
transformações segundo os interesses da classe, ou seja, para reunir uma análise 
crítica e bem fundamentada da sociedade em que vivemos, conceber um 
programa que possa apresentar a possibilidade de superação, reunir em torno 
desse programa os diferentes movimentos e militantes e convencer a classe da 
possibilidade da mudança profunda, não bastam movimentos ou frente desses. 
Continua sendo necessário o partido (MATTOS, 2009, p. 72). 
  

Mais interessante que o questionamento acerca da vigência e validade do partido 

revolucionário, a meu ver, é o questionamento sobre os princípios leninianos de organização 

partidária expressos em sua práxis educativa. Esta continuaria válida?   

 

 

2. É o fim da práxis educativa entre direção e base? 

 

Muitas críticas desfechadas contra a práxis educativa do partido revolucionário partem de 

avaliações negativas, muitas vezes corretas, sobre deformações dessa práxis em situações 

históricas específicas. Mas, a partir de avaliações corretas, conclui-se, apressada e 

equivocadamente, a falência dos princípios organizativos leninianos, ou seja, da práxis educativa 

promovida por essa forma organizativa. Reproduz-se, assim, o mesmo falso silogismo pelo qual a 

falência de um conjunto de experiências socialistas invalidaria a teoria marxiana ou a necessidade 

histórica de uma revolução comunista. Essa interpretação é superficial, imediata e incapaz de 

apreender a dinâmica real de seu objeto. É preciso observar com maior profundidade a realidade 

dessa forma organizativa para que se possa repensar a teoria (no caso a teoria do partido de 

Lênin), evitando assim um empirismo mecânico.  

Busquei evidenciar ao longo dos capítulos anteriores, a partir da leitura de Gramsci sobre 

o partido revolucionário, que Lênin não construiu um modelo geral único de partido, como se 

pode mesmo observar pelas transformações no funcionamento do partido bolchevique defendidas 

 140



 

pelo próprio líder russo ao longo de sua trajetória de lutas71. O que caracteriza a teoria leniniana 

de partido é uma teoria da revolução associada a uma teoria da práxis educativa revolucionária, 

que estabelecem princípios gerais organizativos e educativos, mas não ditam as formas 

específicas de materialização dessa organização. Cito, novamente, alguns desses princípios a 

partir da compilação de Vázquez (2007, p. 319): a necessidade do mecanismo do centralismo 

democrático para garantir a coesão da ação política e a liberdade de debate; a necessária 

autonomia da vanguarda revolucionária que se organiza no partido, reconhecendo os diferentes 

níveis de consciência e de organização (o que não implica em independentização do partido 

revolucionário em relação à classe trabalhadora); a necessidade de militância profissional, ou 

seja, de militantes liberados e integralmente dedicados à construção do processo revolucionário; a 

necessidade da organização vertical entre direção e base (o que não implica autoritarismo, 

inexistência de relações horizontais, tampouco estratificação perene entre dirigentes e dirigidos); 

a necessidade de forte disciplina voluntária; a necessidade da construção da hegemonia etc.   

Gramsci entendeu radicalmente a essência da teoria de partido de Lênin e, por isso 

mesmo, não reproduziu dogmaticamente em seus apontamentos a forma específica do partido 

bolchevique de 1917 ou de 1905. Antes, atualiza a forma do partido revolucionário à sua 

realidade sem com isso abandonar o núcleo de princípios desenvolvidos por Lênin. Valoriza, em 

sua defesa do partido como instrumento vital para o processo revolucionário, um conjunto de 

características mais adequadas às “guerras de posição”, ou seja, ao trabalho de construção da 

hegemonia proletária. Essa postura levou Gramsci a aprofundar sua reflexão acerca do caráter 

educativo do partido. Isso, por sua vez, não implica – como já foi abordado anteriormente – que 

Gramsci deixe de enxergar o partido revolucionário como instrumento essencial também para a 

“guerra de movimento”, ou seja, para a destruição ativa do poder burguês via tomada do Estado.  

Gramsci é um exemplo claro da apropriação criativa e não dogmática do corpo teórico de 

Marx e Lênin. Isso indica a possibilidade de realizar a mesma atualização da forma partidária 

para nossas condições concretas atuais, partindo de Gramsci, desde que  se tome o devido 

                                                 
71 Basta observar as mudanças defendidas por Lênin na forma específica do partido bolchevique em 1905 e depois de 
1917, como a mudança de um partido de vanguarda para um partido de massas. Lênin (1959, p. 479) ao responder às 
críticas de Rosa Luxemburgo à sua teoria partidária diz: “A companheira Luxemburgo entende que defendo um 
sistema de organização contra um outro. Porém, na realidade, isso não é verdade. Em todo o meu livro, da primeira à 
última página, defendo os fundamentos elementares de todo e qualquer sistema de toda e qualquer organização 
partidária que se possa imaginar. Meu livro não se ocupa com a diferença existente entre este ou aquele sistema de 
organização, mas sim com a questão referente ao modo segundo o qual se deve respeitar, criticar ou corrigir todo e 
qualquer sistema, sem contradizer o princípio de Partido”. 

 141



 

cuidado, ao qual ele mesmo se refere acerca de suas próprias observações: “Estas observações 

não devem ser concebidas como esquemas rígidos, mas apenas como critérios práticos de 

interpretação histórica e política. Nas análises concretas dos eventos reais, as formas históricas 

são determinadas e quase únicas”72  (GRAMSCI, 2002, CC 13, §23, p. 67).   Não observo na 

realidade do capitalismo atual transformações que justifiquem o abandono da teoria da revolução 

e da práxis educativa desenvolvidas por Lênin e por Gramsci. Concordo com Mattos (2009, p. 

95) quando afirma que o Brasil, hoje, enquadra-se no contexto social e político geral em que 

Gramsci desenvolveu suas reflexões: é um país plenamente capitalista e “Ocidental”, ou seja, 

com a complexificação de sua sociedade civil e multiplicação dos “aparelhos privados de 

hegemonia”. Por isso mesmo, acredito que os princípios norteadores do pensamento gramsciano 

acerca do partido revolucionário, do centralismo democrático e da práxis educativa entre 

dirigentes e dirigidos continuam válidas para a realidade brasileira atual. A atualização da forma 

partidária distingue-se da revisão de seus princípios estruturantes. E mais: há indícios, mas que 

precisam ser aprofundados em estudo específico, de que as organizações que optaram por essa 

revisão dos princípios leninianos produziram formas que impediram (e impedem) uma práxis 

educativa revolucionária entre direção e base73. Contudo, é certo que a forma específica de 

materialização dos princípios organizativos do partido revolucionário deve ser atualizada, 

adequando-se às necessidades da luta dentro da nova conjuntura brasileira.  

Esse é o desafio colocado para as organizações partidárias que buscam superar o ciclo 

anterior, hegemonizado pelo PT, colocando-se como educador e educando da classe em seu 

processo de reorganização. A pergunta que nos parece vital, hoje, portanto, é: qual deve ser a 

práxis educativa do novo partido revolucionário capaz de superar as deformações do último ciclo 

político, e retomar a construção do processo revolucionário brasileiro?   

 

 
 
                                                 
72 Neste caso específico, Gramsci se refere a suas observações acerca dos três momentos da correlação de forças: 
econômico-corporativo, estritamente político, e político-militar. Mas acredito que essa afirmação pode ser deslocada 
para o corpo geral de suas análises. 
73 Tenho em mente a experiência do PT (Partido dos Trabalhadores) e, mais recentemente, do PSOL (Partido 
Socialismo e Liberdade). Em ambos, frações significativas do partido, senão majoritárias, ao buscar se afastar da 
suposta “excessiva centralização e falta de democracia interna” do modelo do partido comunista, confundem 
stalinismo e leninismo e, assim, jogam fora o “bebê com a água do banho”, ou seja, abandonam princípios 
organizativos ainda úteis, senão vitais, ao partirem de uma análise falsa da origem da burocratização dos partidos 
comunistas. Sobre o PSOL, desenvolverei um pouco mais a análise no item 3 deste capítulo. 

 142



 

3. A práxis educativa do partido revolucionário na atual conjuntura brasileira 

 

A compreensão da importância da práxis educativa entre direção e base e de como se dão 

suas possíveis deformações pode ajudar a compreender parte das razões da falência do PT como 

partido revolucionário, assim como ajudar a construir novos partidos que, através de um conjunto 

de mecanismos e princípios organizativos adequados, venham a reduzir a chance de deformação 

em sua práxis educativa. Essa posição está em consonância com o pensamento de Bettelheim 

acerca das deformações da práxis educativa do partido bolchevique no período de transição:   

  

Pode-se porém pensar que o processo de autonomização dos aparelhos do poder 
proletário poderia ter sido mais bem combatido e, portanto, reduzido se o partido 
dispusesse de uma experiência anterior relacionada com as exigências da luta 
contra tal processo. A falta dessa experiência e a insuficiência de indicações 
mais gerais sugeridas por uma prática restrita constituem um fato histórico 
(BETTELHEIM, 1976, p. 326). 
 

Iasi (2006) aponta, por exemplo, como a liberação financeira de lideranças do PT, via 

atuação parlamentar, foi provocando alterações nas linhas políticas do partido que passavam, 

cada vez mais, a privilegiar a atuação institucional, dentro da ordem, alterando a relação entre 

direção e base, a forma de delegação para os congressos e a escolha de novas direções. 

Fornazieri, também nesse sentido,  indica como tanto o basismo como o vanguardismo assolavam 

o PT comprometendo qualquer possibilidade de práxis revolucionária:  

 

Se por um lado é necessária histórica e dialeticamente a separação 
organizacional entre massa e partido, as organizações clandestinas que hoje se 
situam no campo do PT parecem encontrar uma evidente dificuldade de 
estabelecer uma ligação orgânica efetiva com as massas e tendem a agir como 
representantes substitutas das massas. Por outro lado, as forças que são hoje 
hegemônicas no PT, agem no sentido oposto: rebaixam a sua ação ao nível da 
consciência espontânea das massas (FORNAZIERI, 1987, p.26). 
 

  
 Secco reconhece como a profissionalização dos militantes, elemento fundamental para um 

partido revolucionário, especialmente para a constituição de sua direção, adquiriu, no caso do PT, 

características deformadoras devido à constituição de uma elite de dirigentes profissionais 

separada de suas bases que se mantinham e reproduziam independentemente da classe 

trabalhadora: 

 143



 

 
A profissionalização petista não era aquela que Lênin exaltava em seu livro Que 
Fazer? Ela se dava predominantemente via mandatos e não via partido. Mesmo 
quando a burocracia de tipo leninista adquire pequenos privilégios de 
informação e decisão, ela ainda precisa acertar contas com uma base militante. 
No caso do PT, a própria burocracia interna se tornava um apêndice de 
mandatários de postos eletivos no Governo e no Parlamento (SECCO, 2011,  p. 
186). 
   

A pequena análise a seguir ilustra a possibilidade de um estudo mais aprofundado sobre a 

práxis educativa nos novos partidos, buscando compreender quais seriam as características de um 

partido revolucionário para as condições objetivas e subjetivas da realidade brasileira, que 

superem as deformações do ciclo anterior. 

Uma polêmica viva e fundamental na atual conjuntura envolve a criação de novas 

organizações que possam superar tanto o papel realizado pelo PT quanto pela CUT. Esse debate 

se estabeleceu em torno tanto da criação do PSOL (Partido Socialismo e Liberdade), mas de 

forma mais intensa acerca da criação de uma nova central sindical a partir da possível junção 

entre Intersindical e Conlutas. Por causa dessa polêmica, a Intersindical dividiu-se. Hoje existem 

duas Intersindicais, uma em que predominam a ASS (Alternativa Sindical Socialista) e o PCB 

(Partido Comunista Brasileiro), contrários a criação, no momento atual, de uma nova central 

sindical e, uma segunda Intersindical, em que predomina o PSOL, favorável a essa criação. 

A ASS argumenta que novas organizações, como o novo partido PSOL e essa nova 

central sindical (Intersindical-PSOL + Conlutas + e outras organizações menores), deveriam 

surgir como fruto do ascenso das massas, ou seja, como necessidade organizativa dessas massas 

em movimento e não como uma criação “por cima”, realizada pela vanguarda74.  

                                                 
74 Pode-se encontrar na internet diversos documentos da ASS, do PCB e de seus militantes atestando essa posição. 
Listo abaixo três trechos de três desses textos: 1) “Quem está se juntando à Conlutas são os setores da Intersindical 
ligados ao PSOL (InterPsol), e não a Intersidnical inteira (PCB/ASS/Resistencia Popular). A nossa Intersindical 
que não fará unidade com a Conlutas, entende que é preciso um ascenço (sic) dos trabalhadores para a 
construção de um novo organismo, e isso não está ocorrendo agora. Então essa Nova Central não passa de um 
acordo de cúpula, de direções, controlada por partidos...é necessário construir a luta, o ascenço (sic), contra as 
políticas do PT/Articulação e para isso estamos dispostos” (CENTRO DE MÍDIA INDEPENDENTE, 2011a, grifo 
meu). 2) “As correntes da Intersindical que preferiram não se juntar à Conlutas tiveram esta posição por divergências 
importantes, como a falta de ascenso por parte da classe trabalhadora neste momento político (que demonstra 
que não é a hora de construir organismos que acabam sendo acordos de cúpulas partidárias), e sim de 
construir a LUTA contra a Articulação do PT e seu governismo conservador, isso necessariamente não precisa 
ocorrer a partir da criação de uma outra central. Alem de questões não resolvidas sobre a reforma sindical lulista, a 
ligação orgânica que esta Nova Central teria com o Estado capitalista e etc. Mas, de outro lado, os grupos da 
Intersindical ligados ao Psol (aqui vou me referir como Inter-Psol), mesmo assim aceitaram participar da construção 
desta Nova Central com a Conlutas” (CENTRO DE MÍDIA INDEPENDENTE, 2011b, grifo meu). 3) “A central 

 144



 

Segundo o debate acumulado ao longo desta pesquisa acerca da práxis educativa entre 

direção e base a partir da reflexão gramsciana, entendo que toda organização é sempre construída 

pelo setor consciente da necessidade de sua criação, portanto, justamente pela camada intelectual, 

pela direção. É claro que essa necessidade levada a cabo pela vanguarda é tão mais eficiente 

quanto maior for a necessidade concreta de sua base e mais orgânica sua conexão com ela.  

Toda organização é criada “por cima”, por uma pequena parcela consciente (intelectual-

dirigente) que irá apontar a necessidade organizativa para os demais (simples-dirigidos). A 

própria ASS é uma organização criada para permitir a grupalização de certo contingente de 

militantes sobre uma determinada perspectiva sindical e, certamente, foi criada por obra de um 

pequeno grupo de vanguarda que percebeu sua necessidade. Toda organização surge da conexão 

das necessidades concretas da base (“de baixo”) captadas e postas em movimento pela camada 

intelectual, pela direção (“de cima”). A real necessidade da criação dessa organização passa pela 

relação orgânica entre a direção e a base, que permite uma leitura justa acerca da necessidade da 

criação da organização.  

Portanto, entendo que o argumento que critica a criação de novas organizações “por cima” 

não se justifica. Nem por isso deixa de ser justa a preocupação acerca da possibilidade real e 

perigosa de se forjarem novas organizações à “toque de caixa”, sem uma maior articulação de 

lutas e debates. É importante garantir que a nova organização seja realmente nova e não uma 

frente, uma junção artificial de organizações que não consegue avançar em seus debates 

programáticos, promover a unidade real de suas bases, superar os erros cometidos pelo PT e pela 

CUT. Há sinais que indicam que a construção rápida do PSOL e a tentativa de construção, 

igualmente rápida, da nova central sindical padeceram desses males75.  

Com o processo de falência do PT como instrumento político da classe trabalhadora, tem 

início um processo de dissidências e fragmentação da esquerda que deu origem a pelo menos três 

novas organizações partidárias de abrangência nacional: PSTU (Partido Socialista dos 

Trabalhadores Unificado), PSOL (Partido Socialismo e Liberdade) e Movimento Consulta 

                                                                                                                                                              
sindical necessária para classe trabalhadora será fruto da tarefa mais difícil, ou seja, reconstruir a unidade de ação a 
partir dos locais de trabalho, no enfrentamento direito da classe contra o Capital e seu Estado. Essa unidade não 
será construída através de decretos para depois buscar a classe” (INTERSINDICAL, 2011). 
75 Em sua plenária de junção não houve acordo possível entre Conlutas e Intersindical (fração PSOL) (COMO 
EXPLICAR O FRACASSO, 2011). Abordarei mais detidamente o caso do PSOL ainda neste item. 

 145



 

Popular76. Muitos dissidentes do PT migraram para o PCB (Partido Comunista Brasileiro) que 

vem passando por um longo processo de reorganização teórica e prática, superando resquícios da 

política stalinista anterior. São essas organizações que estão buscando construir um partido 

revolucionário capaz de entender as exigências do novo período e efetivamente auxiliar a 

retomada das lutas pela classe trabalhadora brasileira segundo a perspectiva revolucionária.  

PSTU, PCB e Consulta Popular apontam claramente em seus documentos internos a 

defesa do centralismo democrático, assim como os demais princípios organizativos leninianos77. 

Os princípios leninianos de organização, como dito anteriormente, são um eixo-guia sobre o qual 

o partido se materializa, adequando-se à realidade concreta da luta de classes posta em nossos 

dias. Isso se torna visível ao observarmos as diferentes materializações desses princípios nos 

atuais partidos revolucionários no Brasil. Portanto, mais do que o modelo histórico de partido 

desenvolvido por Lênin (o partido bolchevique de 1917 ou 1905), deve-se observar o modelo 

teórico, os princípios contidos em sua teoria da revolução e da práxis educativa revolucionária. 

Pode-se observar essa preocupação presente no estatuto do PCB:   

 

Sua [do PCB] base teórica para a ação é o Marxismo-Leninismo, em toda a sua 
atualidade, riqueza e diversidade. A visão de mundo do PCB e sua forma de 
organização têm por base as referências teóricas de Marx, Engels, Lênin e outros 
pensadores revolucionários. Essas referências, no entanto, não são dogmas nem 
manuais, sobretudo no que se refere às formas de luta e de organização, que 
devem subordinar-se à política e às condições reais em que se dá a luta de 
classes, em cada momento histórico, em cada país e em cada contexto. A teoria 
revolucionária do PCB, portanto, não é cópia mecânica de qualquer modelo 
transposto para nosso país (ORGANIZAR, 2011) 

 
 

                                                 
76 O Movimento Consulta Popular surgiu em dezembro de 1997, numa Conferência Nacional realizada em Itaici, 
convocada pelos movimentos sociais, em especial pelo MST, que reuniu pouco mais de trezentos militantes de várias 
regiões do Brasil. Surge da necessidade de se resgatar um Projeto Popular para o Brasil e, por outro, da compreensão 
de que um ciclo político da esquerda brasileira já dava sinais de esgotamento e exigia todo um esforço de 
refundação, tanto no plano teórico e ético quanto no plano da ação e proposta organizativa. 
77 Usarei como documento base de referência para a rápida análise que farei, as resoluções do XIV Congresso do 
PCB (RESOLUÇÕES, 2011) e de seu documento de organização interna “Organizar, Estudar, Lutar” 
(ORGANIZAR, 2011). Não é permitido oacesso aos documentos internos do PSTU, mas a defesa do centralismo 
democrático pode ser facilmente confirmada através de artigos publicados em seu site (COMO FUNCIONA O 
PSTU, 2011). Sobre a Consulta Popular nos pautamos pelas resoluções de seu terceiro congresso, as últimas 
resoluções disponíveis na internet (RESOLUÇÕES DA 3° ASSEMBLÉIA NACIONAL, 2011). E com relação ao 
PSOL, utilizo o programa de seu segundo e último congresso (PROGRAMA DO PSOL, 2011) e seu estatuto 
(ESTATUTO, 2011).  Fez-se a opção por estudarmos apenas essas quatro organizações partidárias (PSOL, PCB, 
PSTU e Movimento Consulta Popular) dentre muitas outras existentes no Brasil, por entender que representam um 
espectro amplo e contrastante da realidade dos partidos de esquerda. 

 146



 

No caso do PSOL78 a situação é mais nebulosa. Em seu estatuto não há referência 

explícita ao termo “centralismo democrático”, apesar das indicações de certas hierarquias. Não é 

difícil encontrar também em pesquisas na internet textos de militantes do partido questionando o 

princípio do centralismo democrático, como em Granja (2011a; 2011b). Também são de 

conhecimento público casos de desobediência a linhas gerais do partido por seus dirigentes ou 

correntes internas79.  

Essa situação de desobediência prática e questionamento teórico do centralismo 

democrático é acentuada pela própria condição de formação do partido. O PSOL foi formado, em 

sua maior parte, pela junção de diversas correntes políticas que decidiram por não se dissolver no 

novo partido e, portanto, mantém a política de frações permanentes. Pelas diferenças entre essas 

correntes, que em alguns pontos de debate chegam a se mostrar como antagônicas, o programa do 

PSOL é pouco aprofundado, impedindo, por exemplo, um posicionamento claro acerca do 

centralismo democrático.  

É certo que os rumos do PSOL ainda estão em disputa. Mas, concretamente, o PSOL tem 

demonstrado agir mais como uma frente, sem centralismo, do que como um partido coeso, 

portanto impossibilitando sua caracterização como partido revolucionário, por mais que correntes 

internas defendam explicitamente esse princípio. É evidente que, para avaliação rigorosa do 

desenvolvimento da práxis política e educativa do PSOL faz-se necessário um estudo mais 

aprofundado. 

O PSOL apresenta um caráter mais massivo que outros partidos (quase 50 mil filiados 

segundo dados Tribunal Superior Eleitoral em maio de 2011,  3 vezes mais que o PCB), mas não 

consegue se apresentar descolado de seus fins eleitorais80 e apresenta um discurso pouco coeso 

que muitas vezes se aproxima do discurso da “Nova Esquerda”: crítica dos princípios leninianos 

de organização em torno de uma suposta necessidade de maior democracia e pluralidade 

                                                 
78 Para um quadro geral sobre a origem e desenvolvimento político do PSOL, ver: “O PSOL em sua trajetória 
recente: um novo PT?” (MATTOS, 2009, pp. 117-138). 
79 Citamos dois casos que se tornaram mais visíveis e constrangedores internamente: o posicionamento da líder do 
PSOL, Heloísa Helena, contrário à legalização do aborto, chocando-se, portanto, com a linha geral do partido 
(MARINGONI, 2011); o recebimento, por parte da candidata Luciana Genro, da fração interna MES (Movimento 
Esquerda Socialista), de apoio financeiro da Gerdau para sua campanha eleitoral, igualmente contrariando linha geral 
do partido (BORGES, 2011). 
80 Não há no estatuto do PSOL clara diferenciação entre filiado e militante. A palavra “militante”, por exemplo, 
aparece apenas em três momentos, muito menos que a palavra “filiado”. Lembro que o PSOL é, dentre todos esses 
partidos, o que possui mais cadeiras no parlamento e maior votação nas campanhas eleitorais. 

 147



 

interna81. Não raro esse discurso se legitima em deformações do pensamento gramsciano82, como 

o que se encontra no texto de Sérgio Granja (militante do PSOL) publicado em sites do partido e 

no site de sua Fundação Lauro Campos: 

 

Lá [na URSS], o Estado era fundamentalmente um aparelho repressivo. A 
tomada do poder burocrático-militar de Estado se colocava como objetivo 
central. O requisito era a presteza de agrupar forças no momento e no ponto 
decisivos. Em contrapartida, dizia Gramsci, no “Ocidente”, só a “guerra de 
posição” é viável (GRANJA, 2011b).   

  

Pelo estudo desenvolvido ao longo desta pesquisa, sabe-se que Gramsci não afirma que só 

a “guerra de posição” é viável no novo contexto dos Estados ocidentais. Em nenhum momento 

abandona a necessária “guerra de movimento”, ou seja, o momento necessário de tomada do 

poder de Estado pela classe trabalhadora.  

Ao contrário da postura do PSOL, tanto PCB como o PSTU explicitam em seus 

documentos organizativos a diferença entre o instrumento político revolucionário “partido”, da 

sua faceta mais visível como partido eleitoral (há uma diferenciação clara entre filiados e 

militantes)83.  Isso decorre do entendimento de que o militante, diferentemente do filiado, assume 

                                                 
81 O seguinte trecho do texto “A propósito do centralismo democrático” do militante Sérgio Granja representa parte 
considerável do posicionamento de “renovação” que se pretende com o PSOL: “Nesse partido [partido de massas], o 
centralismo democrático não tem mais vigência. É um anacronismo. A unidade desse partido não se faz pela 
subordinação imposta administrativamente pela maioria à minoria, mas pelo consenso tecido em torno das questões 
capitais para o desenvolvimento da luta política.” (GRANJA, 2011). Entendo que existem posições contrárias a essa 
no partido, como mostra o texto que busca responder o artigo de Granja “Centralismo: democrático ou consensual” 
(MATOS, 2011).  De qualquer forma, não há ainda no partido uma posição claramente consensual, sendo que os 
grupos majoritários tendem a apontar para esse discurso de renovação, ou revisionismo, próprio da “Nova 
Esquerda”. 
82 Apesar de não ser um partido revolucionário e, portanto não entrar no rol de organizações analisadas neste 
capítulo, é interessante apontar como também o MST, através de um de seus principais intelectuais, apresenta sinais 
de uma compreensão equivocada do pensamento gramsciano. Bogo (2011, p. 84) ao elencar diferentes formas de 
organização adequadas à necessidades conjunturais variadas, afirma Gramsci  como defensor “de uma estrutura mais 
ampliada, de formato horizontal, em que a parcela dirigente estivesse integrada à construção do poder no seio da 
sociedade civil”. Com essa afirmação, Bogo segue engrossando o coro do senso comum gramsciano, que o associa 
ao horizontalismo, praticamente anulando a necessidade de dirigentes.  
83 Segue o trecho do estatuto do PCB em que essa distinção é apresentada: “106) O PCB não fará qualquer distinção 
ou confusão entre os termos militante e filiado. Militância é um conceito político. Filiação é um conceito jurídico. O 
PCB será composto apenas por seus militantes. Serão assim considerados os que atenderem aos critérios aqui 
estabelecidos. Por decisão de órgãos dirigentes, com a sua concordância, alguns desses militantes serão registrados 
como “filiados” na justiça eleitoral, com o único objetivo de serem possíveis candidatos a cargos públicos eletivos, 
em pleitos posteriores” (ORGANIZAR, 2011) e, ainda: “100) Recrutamento não se confunde  com filiação. Aliás, a 
expressão “filiação” deve ser banida do nosso vocabulário, até porque, hoje em dia, só precisamos “filiar”, no sentido 
do registro eleitoral, os camaradas que serão destacados, como tarefa, para disputar eleições parlamentares. 

 148



 

o compromisso de conduzir e pensar as tarefas revolucionárias do partido (o que não é dever do 

filiado), e também da compreensão do papel do processo eleitoral como tático:  

 

O parlamento burguês é um campo de luta importante para a construção da 
contra-hegemonia socialista e  comunista, para o apoio às lutas populares e para 
a denúncia dos desmandos e desvios gerados pelo capitalismo. Pelas 
características do Estado e da formação social brasileira, no entanto, não se pode 
atribuir à  luta parlamentar um papel central ou prioritário, entre os diversos 
elementos que compõem a estratégia revolucionária do PCB (ORGANIZAR, 
2011). 

 

A Consulta Popular, por sua vez, defende a não participação nas eleições, pois 

compreende que a luta institucional eleitoral não deve ser mais um eixo das lutas sociais (o ciclo 

anterior capitaneado pelo PT teria demonstrado a falha dessa estratégia). A Consulta Popular 

chega mesmo a evitar o termo “partido” em seu nome, por mais que compreenda que se configura 

segundo a forma “partido”. Segundo Gebrim (2011), uma das lideranças nacionais da Consulta 

Popular, esse termo está, hoje, por demais atrelado à imagem dos partidos eleitorais. Por isso, se 

autodenominam “Movimento Consulta Popular”, o que nos dá mais um claro indicativo do clima 

“movimentista” em que vivemos. Sua atuação ainda se mostra demasiadamente atrelada à 

estratégia política geral do MST (de onde surgiu) e, conseqüentemente, atrelada aos dilemas 

próprios do MST em sua vacilação entre uma vinculação orgânica ou rompimento com o PT. 

Mas apenas um estudo mais detalhado pode apontar o grau desse atrelamento e as possibilidades 

de desenvolvimento autônomo da Consulta Popular, superando os dilemas colocados pelo 

petismo. 

Por fim, o PSTU é um partido de linha trotskista que parte da tese, resumida aqui, de que 

as condições revolucionárias já estão dadas, sendo a crise de direção o elemento chave que 

bloqueia o desencadear do movimento revolucionário84. Ao assumir essa postura, o PSTU 

responsabiliza exageradamente as direções políticas, rompendo a dialética entre direção e base, 

entre partido e classe, simplificando as complexas interações dessa práxis educativa que 

                                                                                                                                                              
Recrutamento é compromisso com os objetivos estratégicos do Partido” (ORGANIZAR, 2011). 
84 Trechos em que Trotsky afirma sua polêmica tese da crise das direções: “A situação política mundial no seu 
conjunto se caracteriza, antes de mais nada, pela crise histórica da direção do proletariado" (TROTSKY, 2008, p. 
91). “A crise histórica da humanidade reduz-se à crise da direção revolucionária” (TROTSKY, 2008, p. 93). “Cada 
vez mais seus esforços desesperados para deter a roda da história demonstrarão às massas que a crise da direção do 
proletariado, que se transformou na crise da civilização humana, somente pode ser resolvida pela Quarta 
Internacional" (TROTSKY, 2008, p. 95). 

 149



 

possibilitam a construção do processo revolucionário. Mattos (2009) chega mesmo a afirmar que 

o PSTU reproduz uma estrutura organizativa pouco flexível, incapaz de responder às 

necessidades da realidade brasileira, presa à forma do partido bolchevique de 1917.  

O PCB, ao contrário do PSTU, não supervaloriza o papel do dirigente. Aponta em seu 

estatuto a preocupação com a práxis educativa entre o partido e o ambiente, entre dirigente e 

dirigido, ao afirmar a importância das células de base, tanto para a formulação geral do partido 

(ao “ler” a realidade a partir, também, da percepção dessas células), quanto para sua ação 

capilarizada sobre a realidade:  

 
20) A Base, portanto, é o Partido em sua área de atuação. A Base não é um 
organismo voltado para si próprio. Pelo contrário, tem a finalidade de ligar o 
Partido às massas, num sentido de mão dupla. De um lado, devem participar da 
vida das massas, procurando levá-las a conhecer, assimilar e por em prática a 
linha política do Partido. De outro lado, devem recolher delas suas experiências, 
reivindicações e tendências, para capacitar o Partido a elaborar propostas 
políticas justas (ORGANIZAR, 2011). 

 

É igualmente interessante notar o reconhecimento pelo “partidão” das deformações 

históricas pelas quais passou e as formas como pensa evitar o retorno dessas degenerações 

organizativas: 

 
47) Para reconstruirmos revolucionariamente o PCB, o exemplo terá que vir  em 
primeiro lugar das direções. Muitas destas deformações não se manifestam mais 
em nosso seio, como produto da  depuração natural que o nosso Partido sofreu, 
na medida em que se consolidavam mudanças, na linha política e no caráter do 
Partido. Quanto mais evoluirmos para um sistema de direção coletiva, menos 
sobra espaço para culto à personalidade, carreirismo, individualismo 
(ORGANIZAR, 2001). 

 

 Mas, apesar de suas boas posições teórico-organizativas, o PCB é o menor dos novos 

partidos e está ainda em fase de reconstrução interna. Recentemente, inclusive, vem passando por 

um conjunto de rachas e expulsões que apontam possíveis deformações no funcionamento do 

centralismo democrático, como denunciam seus dissidentes (PCB DESMASCARA, 2011), ou, 

em outros termos, apontam um possível descolamento do que é teorizado de suas práticas. 

Também, neste caso, é necessário um estudo mais aprofundado para apontar com clareza o que 

vem ocorrendo com a práxis educativa e política do PCB. De qualquer forma, percebe-se que 

vivemos um período de grande instabilidade e fragilidade das organizações, próprio dos períodos 

de descenso e crise. E o PCB parece não estar imune a essa conjuntura. 

 150



 

 Mesmo entendendo que as novas organizações partidárias de esquerda do período ainda 

não se apresentam à altura do desafio histórico colocado pela conjuntura brasileira, acredito que 

só um novo partido pode exercer papel fundamental para reverter o clima de derrota e 

fragmentação presentes hoje na classe trabalhadora. Este porém é um tema para estudos 

posteriores que partam não apenas dos documentos internos dos partidos, mas considerem 

também sua dinâmica viva na luta de classes. 

A necessidade de reorganização teórica e prática da esquerda revolucionária brasileira 

coloca para este próximo período o desafio de assumir o desenvolvimento da práxis educativa 

revolucionária com maior profundidade, em seus momentos teórico e prático. Há indícios 

importantes de que a qualidade da formação política dos principais instrumentos de luta da classe 

do último ciclo político (PT, CUT) acompanhou a qualidade da ação geral de seus instrumentos. 

Tumolo (2002, p. 253), em seu estudo sobre a formação sindical política desenvolvida pela CUT, 

mostra como essa central, à medida que se amolda à ordem burguesa, passa a formar “cidadãos 

para o exercício da cidadania” e não mais quadros dirigentes revolucionários para a classe. Iasi, a 

partir do debates sobre a concepção metodológica da educação popular, critica o utilitarismo da 

política de formação da CUT e do PT que “[...] aparentemente se preocupa em dar respostas mais 

imediatas e concretas, mas acumula muito pouco para criar patamares críticos à própria estrutura 

que apresenta estas necessidades” (IASI, 2001, p. 58). Essa crítica aponta para o basismo e 

pragmatismo, deformações na práxis educativa entre direção e base, como já se viu,  em que o 

pólo prático subjuga o pólo teórico, impedindo que se eleve a compreensão das contradições 

vividas a patamares mais universais e totalizantes. Por fim, Secco (2011, pp. 104-105) é 

categórico ao afirmar: “Uma das debilidades históricas do partido [PT] foi a formação política. 

[...] As atividades de formação política atingiram um número pequeno de militantes”.  

É, portanto, essencial que os novos partidos que se forjam neste “entre-ciclos” sejam 

capazes de superar essa deficiência do ciclo anterior. Os períodos de descenso das lutas sociais 

são justamente aqueles em que se deve preparar os quadros políticos para o ciclo vindouro, além 

de exigir uma profunda autocrítica dos erros do ciclo anterior.  

Este momento de crise demanda reflexão teórica que possa aprofundar a compreensão da 

nova realidade social brasileira, repensando as estratégias de luta. A tensão constante de 

amoldamento à ordem, potencializada pelo descenso da lutas sociais, é um risco real. Some-se a 

esse risco o discurso do fim do trabalho, do fim da história e de terceiras vias que vão se 

 151



 

impondo. Portanto, nada mais importante que retomar o estudo dos clássicos da teoria 

revolucionária. Só através de um profundo programa de estudos se poderá evitar o canto da sereia 

pós-moderno, que fragmenta e abandona a possibilidade de constituição da consciência de classe.  

Mas essa rigidez na transmissão do conhecimento revolucionário no momento teórico da 

práxis educativa revolucionária, deve ser contrabalanceada por uma ampla abertura nos espaços 

de produção do conhecimento85. Ou seja, é preciso retomar com profundidade o estudo dos 

clássicos do marxismo, mas garantir a mais ampla possibilidade de debate e divergência nos 

espaços decisórios, de produção de conhecimento. Na atual conjuntura, em que um ciclo político 

se fecha e um novo ainda está sendo gestado, o debate franco e aberto entre posições divergentes 

é fundamental para o avanço da compreensão da realidade, tanto dentro das organizações como 

entre organizações distintas. Por isso mesmo, faz-se necessário que se dê maior peso ao momento 

democrático do centralismo democrático, permitindo que os debates se prolonguem e ganhem 

corpo e consistência.  

 Há também urgência em se resgatar as experiências prático-organizativas do movimento 

revolucionário brasileiro, fortalecendo o momento prático da práxis educativa revolucionária. Há 

um importante legado prático-organizativo que foi produzido pela classe trabalhadora em luta 

ainda muito pouco conhecido pelas novas gerações de militantes86. Ou pior, esse legado lhes 

chega claramente deturpado pela ideologização burguesa. Mas, o mais importante é que o resgate 

dessas práticas e formas organizativas não seja apenas teórico, mas guia para que se retomem 

formas ainda úteis de ação política e se abandonem todas aquelas práticas viciadas que 

reproduzem características do ciclo que se fechou. Contudo, a retomada desse conhecimento-

prático não deve impedir a inventividade. Neste período de crise, “entre-ciclos”, o partido tem a 

fundamental função de “ouvir” a classe e aprender a partir das novas práticas que dela brotem 

espontaneamente, para poder, por exemplo, atualizar as formas que revestem os princípios 

organizativos do partido revolucionário e sua práxis educativa.  

                                                 
85 Lembro, conforme desenvolvido no primeiro capítulo desta pesquisa, que o momento teórico da práxis educativa 
revolucionária apresenta-se ora como transmissão, ora como produção de conhecimento. 
86 Poucos militantes, por exemplo, conhecem a história do Movimento de Oposição Sindical em São Paulo que 
desenvolveu um conjunto de práticas inovadoras e classistas ainda durante o período da ditadura. Há um enorme 
acervo histórico das lutas operárias, em especial da Oposição Sindical, que se encontra abandonado no galpão do 
CPV (Centro Pastoral Vergueiro) em São Paulo, instituição importantíssima responsável pela memória da luta 
operária, e que hoje enfrenta enormes dificuldades para se manter funcionando. 

 152



 

Por tudo que foi dito neste capítulo, compreendo que o clima antipartido, por mais que 

parta de questionamentos válidos sobre deformações históricas concretas da forma “partido” e de 

sua práxis educativa, promove conclusões falsas acerca da falência geral e definitiva dessa forma 

organizativa e de sua práxis educativa. Com isso, também não estou afirmando que a forma 

partido e sua práxis educativa não precisem ser atualizadas de acordo com as especificidades da 

realidade sócio-política em que se desenvolve. Mas é importante que se distinga a atualização de 

sua forma da negação de seus princípios organizativos do partido.   

A partir do que foi abordado, pode-se elencar como alguns dos fatores determinantes da 

postura antipartido na atual conjuntura: 1) a errônea associação do stalinismo com a construção 

partidária leniniana, fortalecida pela ofensiva ideológica burguesa que mistifica e desconfigura a 

experiência revolucionária russa; 2) o atual período de descenso das lutas sociais (fruto tanto da 

falência da maior parte das experiências socialistas como da última reestruturação produtiva), que 

vem catalisando processos de cooptação e fragmentação dos partidos de esquerda, assim como de 

redução de seu poder de ação, reflexão e influência sobre as massas; 3) a associação dos partidos 

de esquerda a formas exclusivamente eleitorais de atuação e, portanto, identificados como “mais 

do mesmo”, como portadores das práticas típicas dos partidos burgueses (eleitoralismo, 

corrupção, negociação e disputa por cargos e verbas, etc); 4) a disputa – que em determinados 

momentos chega a ser fratricida - entre os novos partidos da esquerda e no interior de muitos 

deles pela hegemonia política (hegemonismo), apresentando-se, em alguns casos, como 

organizações sectárias, focadas apenas em sua autoconstrução e incapazes de promover unidade 

entre si; 5) uma deficiência do momento teórico da práxis educativa, herança do ciclo político 

anterior, fornecendo uma base pouco sólida para enfrentar um momento de crise teórica; 6) uma 

deficiência do momento prático da práxis educativa, com o apagamento de um importante legado 

prático-organizativo da classe trabalhadora e a manutenção prejudicial de práticas políticas 

viciadas, próprias do ciclo anterior, como: hegemonismo, sectarismo, pragmatismo eleitoral, etc. 

Todas essas questões precisam ser levadas em consideração para a construção de uma nova 

práxis educativa partidária que permita a constituição de um  novo partido revolucionário a altura 

do desafio histórico posto pela realidade atual da luta de classes no Brasil.   

 

 
 
 

 153



 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

“... o melhor berço do Partido é o fogo”87 

 

A pesquisa da qual resultou esta dissertação foi motivada por questionamentos pessoais 

acerca das deformações na práxis partidária, observadas ao longo de minha militância política no 

PT e no PSOL e, também, pela conjuntura de crise na qual se encontra lançada toda uma nova 

geração de jovens ativistas, entre os quais me incluo, em que predomina o forte ataque ao 

comunismo, ao partido revolucionário e à práxis educativa própria das organizações leninistas 

(relação vertical entre direção e base). Essa ofensiva ideológica, realizada diretamente pela 

burguesia e, indiretamente, pela Nova Esquerda e por certos setores do movimento anarquista e 

altermundialista, intensificaram-se com a falência da experiência revolucionária soviética. Tais 

críticas apontam a necessidade de organizações mais “democráticas”, “plurais” e horizontais, 

defendendo como estratégia, em geral, reformas humanizadoras do capitalismo para a construção 

de um “outro mundo possível” em que a revolução comunista acaba se tornando, na prática, 

impossível ou infinitamente longínqua.  

Esta pesquisa buscou configurar-se como um processo de crítica indireta a essa ofensiva 

ideológica e, também, de autocrítica, ao buscar compreender a potencialidade e os riscos 

inerentes à práxis educativa entre direção e base no partido revolucionário. Para tanto, as 

reflexões do comunista italiano Antonio Gramsci mostraram-se essenciais.  

Gramsci absorve as bases do pensamento marxiano e leniniano e as atualiza para seu 

contexto, reafirmando a necessidade da revolução comunista para a superação da barbárie 

capitalista, e do partido revolucionário como fundamental instrumento de luta da classe 

trabalhadora. Gramsci também dedica grande energia à práxis educativa revolucionária, 

abordando um conjunto de polêmicas que ainda se apresentam vigorosas: relação entre dirigentes 

e dirigidos, coerção e consenso, direção e espontaneidade, e o processo de produção do 

conhecimento a partir da unidade entre teoria e prática. 

A realização dessa investigação sobre a práxis educativa entre direção e base no partido 

revolucionário, a partir do corpo teórico gramsciano, se justifica nos seguintes termos: 1) a 

                                                 
87 Verso da poesia “Dialética das gêneses, crises e renascimentos” de Roque Dalton, utilizado na abertura desta 
dissertação. 

 155



 

revolução comunista é necessária para superação da barbárie promovida pelo capitalismo; 2) a 

práxis educativa é elemento estruturante do processo revolucionário, fundamental para 

construção de suas condições subjetivas; 3. a práxis educativa revolucionária demanda um 

educador coletivo, sendo o partido revolucionário o sujeito coletivo com melhor e maior 

potencial educativo, tanto em nível microssocial, na formação de seus militantes, como no nível 

macrossocial, na educação da classe trabalhadora para construção da hegemonia proletária; 4. a 

práxis educativa revolucionária entre direção e base no partido é a principal práxis educativa 

dentro do partido, sendo fundamental para a construção da unidade entre teoria e prática através 

da qual se produz novo conhecimento e nova prática e, ainda que em germe, uma nova 

cognoscibilidade e um novo homem; 5. apesar da crescente postura antipartidária presente nos 

dias de hoje, não há indícios concretos que evidenciem a superação dessa forma organizativa, 

sendo necessário superar as deformações da práxis educativa partidária do ciclo anterior (PT) 

para a constituição de um novo partido revolucionário brasileiro capaz de se tornar um intelectual 

coletivo orgânico à classe trabalhadora. 

 Inicialmente, no primeiro capítulo, procurei mostrar o papel estruturante da práxis 

educativa no processo revolucionário, desfazendo a ideologização burguesa que associa 

deliberadamente a revolução comunista ao irracionalismo, processo no qual a violência seria o 

“motor” exclusivo. Não nego o papel de certa violência transitória necessária para que o 

proletariado possa retirar da burguesia o controle do Estado, dando início ao processo de 

transição ao comunismo. Mas essa violência é culminância de um longo processo organizativo e 

educativo e, portanto, está longe de ser uma atitude irracional, tampouco se configura como eixo 

norteador da revolução.   

É a práxis educativa revolucionária, promovida por organismos coletivos, o elemento 

fundamental tanto na construção das condições subjetivas para a tomada do poder, quanto no 

processo de transição ao comunismo, pois busca promover a formação omnilateral do ser humano 

ao gestar, ainda que embrionariamente, uma nova cognoscibilidade através da unidade entre 

teoria e prática, entre dirigentes e dirigidos, permitindo a formação de um intelectual coletivo 

revolucionário. 

Como minha análise partiu da reflexão de Antonio Gramsci acerca da práxis educativa 

entre direção e base, busquei, ainda nesse capítulo, evidenciar como compreendo o 

posicionamento desse autor sobre a revolução e a educação. Gramsci, ao atualizar a estratégia 

 156



 

revolucionária enfatizando a necessidade de uma luta mais prolongada, de uma “guerra de 

posição” que permita a construção da hegemonia proletária, não está abdicando da “guerra de 

movimento”. “Guerra de posição” e “guerra de movimento” não são estratégias antagônicas, mas 

complementares, que devem ser equacionadas de acordo com as condições históricas e 

conjunturais. Gramsci compreende que a constituição mais complexa do Estado Ocidental exige 

uma adequação na estratégia de luta, igualmente mais complexas, mas não altera 

substancialmente a necessidade da tomada do poder de Estado pela classe trabalhadora. Assim, 

discordamos da leitura que dissocia “guerra de movimento” e “guerra de posição”, “sociedade 

política” e “sociedade civil”, e com isso desloca o campo de luta revolucionária para a esfera da 

luta democrática ou institucional.   

Para Gramsci a revolução está profundamente relacionada à educação e é, por isso 

mesmo, que a temática pedagógica ocupa papel de destaque ao longo de toda sua obra. O filósofo 

italiano observa a educação para além do escopo escolar, assumindo como educativas todas as 

organizações que visam à construção da hegemonia, como os conselhos de fábrica, partidos e o 

próprio Estado. Na base de sua visão de educação está sua concepção de homem, ou melhor, sua 

reflexão acerca da capacidade de autotransformação humana. Para Gramsci, o ser humano se 

transforma à medida que transforma as relações em que estrutura sua existência. Portanto, o ser 

humano precisa fazer-se ser político para constituir sua personalidade, para romper o 

“conformismo” a que está submetido desde o nascimento. A educação é justamente essa luta por 

educar os instintos, para criar um novo homem e, conseqüentemente, por educar a sociedade 

criando uma nova sociabilidade, o comunismo. Em Gramsci, a teoria da personalidade e da 

sociedade são congruentes e se conectam através da práxis educativa revolucionária promovida 

por um organismo coletivo (o partido). 

Para melhor entender a práxis educativa no processo revolucionário como um todo, esta 

foi decomposta, para fins de análise, em quatro momentos ou qualidades: 1) o momento teórico 

da práxis educativa revolucionária, que engloba o que comumente se chama de formação política, 

ou seja, a transmissão e produção de uma visão de mundo crítica e unitária, ou ainda, a 

constituição de uma “filosofia” pelo “inventariamento” do “senso comum” a partir da práxis 

educativa entre o “intelectual” e o “simples”; 2) o momento prático da práxis educativa 

revolucionária, ou o processo de formação da consciência, que é determinado pela transmissão e 

produção de relações, práticas e valores que são internalizados na ação coletiva contra a ordem 

 157



 

burguesa (passagem de uma consciência individual burguesa para consciência econômico-

corporativa, consciência de classe e consciência revolucionária); 3) a unidade dos momentos 

teórico e prático da práxis educativa revolucionária, ou seja, a unidade entre o pólo teórico 

(dirigente) e o pólo prático (dirigido) do sujeito coletivo, permitindo a produção, ainda que 

contraditória, de uma nova cognoscibilidade, gerando novos conhecimentos e nova cultura; 4) e a 

práxis educativa revolucionária como construção da hegemonia proletária.  

Após a análise da práxis educativa no processo revolucionário, dediquei-me, no segundo 

capítulo, ao sujeito coletivo que, segundo Gramsci, é potencialmente o melhor educador e, 

também, o melhor educando da classe trabalhadora: o partido revolucionário.  

Marx e Engels, apesar de apontarem com clareza a necessidade da revolução comunista, 

não desenvolveram uma teoria da organização, nem se aprofundaram na análise da práxis 

educativa revolucionária entre dirigentes e dirigidos. Lênin, no início do século XX, buscando 

resolver esse dilema educativo e organizativo, elaborou os traços gerais da teoria da revolução e 

do partido revolucionário, desenvolvendo uma pedagogia histórica que soluciona o problema da 

transformação da consciência de classe potencial, sindical, em consciência de classe real, política 

e revolucionária. Gramsci, por sua vez, apropria-se de Lênin de forma original, traduzindo o 

leninismo para seu próprio contexto histórico (Estado mais complexo, com sociedade civil mais 

desenvolvida), ressaltando o potencial do partido revolucionário como educador e organizador de 

uma reforma intelectual e moral, formando intelectuais orgânicos de novo tipo (ou seja, que 

sejam também educadores, organizadores e dirigentes) e, assim, potencializando a hegemonia 

proletária, ainda antes da tomada do poder. 

O partido revolucionário, dentre todas as organizações políticas, é o destacamento de mais 

ampla consciência, pois luta por superar a mais complexa e profunda contradição da sociedade 

capitalista: a contradição entre capital e trabalho. Configura-se como proto-Estado, germe da 

nova forma de organização social, desenvolvendo na sociedade civil a mesma função que o 

Estado na sociedade política, de organizador da hegemonia. Através do partido revolucionário 

pode-se construir um bloco hegemônico (unidade entre teoria e prática, partido e classe, direção e 

base) que permita a tomada de consciência dos conflitos da estrutura no terreno das ideologias, 

catalisando a “vontade coletiva” segundo uma nova ética e cultura. O partido revolucionário, 

através da síntese entre as experiências concretas da base, as lutas espontâneas da classe e a 

 158



 

capacidade intelectual da direção, funciona como mediador entre a subjetividade-militante e a 

objetividade-das-massas, entre o conjuntural e o histórico, entre o econômico e o ético-político.  

Tendo localizado o papel do partido revolucionário como educador coletivo na revolução, 

no terceiro capítulo analisei o objeto específico de meu estudo, a práxis educativa entre direção e 

base no partido revolucionário, relação-eixo que estrutura toda a práxis educativa partidária.  

Gramsci parte da constatação da separação entre dirigentes e dirigidos como resultado da 

divisão de classes e da divisão social do trabalho, próprias do modo de produção capitalista. Não 

há espaço, em Gramsci, para idealismos: não há possibilidade concreta para relações plenamente 

horizontais sob o jugo do capital. Dado que a divisão entre dirigentes e dirigidos é fato 

materializado pelo desenvolvimento histórico, a questão mais importante para Gramsci torna-se 

compreender qual a melhor forma de dirigir, reduzindo essa separação e formando novos 

dirigentes. 

Mas a redução dessa separação é limitada pelo próprio sistema capitalista. A unidade 

entre teoria e prática, ou seja, o desaparecimento das relações verticais entre o dirigente (pólo 

teórico) e base dirigida (pólo prático), deve ser equacionada como um devir histórico, que só 

pode se completar com transformações estruturais que superem a forma capitalista de produção. 

A práxis educativa revolucionária entre direção e base parte da contraposição dialética entre 

intelectuais e simples, dirigentes e dirigidos, teoria e prática, coerção e convencimento, buscando 

a recondução à unidade entre esses elementos, a unidade do real. A espontaneidade, por exemplo, 

deve ser educada pelo acúmulo teórico e histórico da direção, tornando-se historicamente 

eficiente. A capacidade diretiva, igualmente, deve ser educada pelas novas experiências da classe 

trabalhadora, tornando-se organicamente vinculada à dinâmica do real.  

A práxis educativa revolucionária entre direção e base, segundo Gramsci, parte da 

necessidade da permanente renovação da teoria e da prática do educador coletivo, já que o real 

também está em constante renovação. Para que essa renovação ocorra, dirigente e dirigido, 

direção e base, devem promover uma práxis educativa revolucionária entre si que permita que o 

educando/dirigido possa desenvolver uma visão de mundo mais sintética e elevar sua concepção 

de mundo a patamares mais universais. Essa mesma práxis deve permitir que o 

educador/dirigente reduza a precariedade de sua síntese em confronto com as contradições 

vivenciadas pela base militante, tornando sua compreensão mais orgânica à da classe 

trabalhadora.  

 159



 

É só através desta relação de contraposição dialética que a filosofia pode se tornar 

história, ou seja, força concreta na construção da “autonomia histórica” da classe trabalhadora em 

sua luta por superar a divisão em classes. Nesse processo, o militante de base passa de simples 

executor a intelectual-dirigente e a filosofia gestada pelo educador coletivo se transforma cada 

vez mais em vida, em história viva. 

Mas não é fácil garantir essa potencialidade revolucionária da práxis educativa entre 

direção e base, partido e classe, pois o partido não está isolado das relações burguesas. Os 

militantes que constituem o corpo do partido revolucionário são indivíduos formados na 

sociedade capitalista e por ela corrompidos. Diante dessa situação, Gramsci se questiona se seria 

possível construir a unidade entre direção e base, entre dirigentes e dirigidos, entre intelectual 

coletivo e classe trabalhadora, estabelecendo um “conformismo” sem deformações. 

 Sua posição, segundo a leitura desenvolvida nesta dissertação, é que isso é possível, mas 

que para tanto é necessária uma luta constante contra a influência corruptora das relações 

burguesas que conduzem, “grosso modo”, a dois grandes tipos de deformação da práxis 

educativa: o basismo, quando o pólo prático subjuga o pólo teórico, ou seja, as contradições 

imediatas vividas pelos militantes de base não são alçadas à níveis de compreensão mais 

universais e totalizantes; e o vanguardismo, em que o oposto ocorre, ou seja, a teoria não se 

confronta adequadamente com a realidade, perdendo-se a organicidade com as experiências da 

base, e o pólo teórico subjuga a prática que, assim, torna-se estéril, guiada por uma teoria não 

fecundada pela vida e pela história.  

A práxis educativa entre direção e base configura-se a partir das relações cristalizadas na 

estrutura organizativa do partido revolucionário, sendo determinada essencialmente pelo 

“centralismo democrático”. Este é um mecanismo pedagógico e organizativo que possui em si os 

dois elementos que Gramsci aponta como fundantes do processo educativo moderno: a coerção 

(centralização) e o consenso (democracia). O centralismo democrático permite que o sujeito 

coletivo mantenha sua força constituída pela unidade da vontade coletiva.  

O centralismo democrático também não está isento de desvios. Gramsci advertia sobre o 

risco de que o fiel da balança entre o centralismo e a democracia recaísse sobre o primeiro, 

permitindo a instalação de práticas autoritárias e a conseqüente burocratização da estrutura 

partidária. Para o marxista italiano, o centralismo democrático deve ser uma contínua adequação 

da organização ao movimento real, resumindo a capacidade de absorver os impulsos da base com 

 160



 

o comando do alto, assegurando a continuidade do acúmulo teórico-prático, mas permitindo a 

acumulação de novas experiências e o questionamento dos conhecimentos anteriormente 

elaborados. Mas quem, em última instância, pode garantir esse equilíbrio dinâmico entre a teoria 

que tempera os impulsos da base e a prática que assegura a acumulação regular de novas 

experiências?   

Esta pergunta nos coloca diante do que identificamos como o “dilema da práxis educativa 

revolucionária”: quem determina e como se determina quando o educando adquiriu autonomia 

suficiente para decidir sobre o próprio processo educativo? Esse dilema, se mal equacionado, 

pode trazer graves deformações à práxis educativa entre direção e base, tanto no período de 

construção da tomada de poder como na transição ao comunismo.  

Na transição socialista, o Estado operário torna-se educador (e educando) das massas que 

ainda estão enformadas, em sua maior parte, pela cultura burguesa. Portanto, faz-se ainda 

necessário um centro educador que possa conduzir o processo de revolucionarização das relações 

sociais. Mas esse educador (o Estado proletário) deve também aprender com as novas 

experiências das massas. O “dilema da práxis educativa revolucionária” manifesta-se no período 

de transição justamente nesse ponto: como avaliar o ponto de autonomia dos educandos, ou seja, 

como discernir se determinada ação das massas abre caminho para o novo ou põe em risco a 

transição ao comunismo?   

Seria a existência do “dilema da práxis educativa revolucionária” uma indicação de que as 

críticas à forma partido revolucionário e ao modelo leninista de organização estariam corretas? 

Acredito, por tudo que foi exposto ao longo desta pesquisa, partindo do pensamento de Antonio 

Gramsci, que não. Não há outra forma de superar a contradição entre capital e trabalho (e, 

portanto, a separação entre os que pensam e os que fazem) sem enfrentar a tensão própria desse 

dilema pedagógico. Negar-se a assumir a direção desse processo educativo revolucionário é 

aceitar a reprodução contínua do dilema. Contudo, é importante atentar para a atualização de 

Gramsci, revalorizando, principalmente neste período contra-revolucionário em que vivemos, a 

importância da construção da hegemonia, do momento do convencimento, sem, contudo, 

confundir a disputa pela hegemonia com exclusiva disposição de forças na luta democrática ou 

institucional, e também sem tampouco abandonar a perspectiva da “guerra de movimento”, ou 

seja, da tomada do poder, exigindo um partido de duplo caráter de funcionamento, legal e ilegal. 

 161



 

O atual estágio de barbárie capitalista não nos deixa dúvidas acerca da necessidade de 

propor um novo conformismo societário (comunismo) através de um pólo educador consciente 

(intelectual, partido, Estado proletário). Entendo, assim como Gramsci, a necessidade e a 

potencialidade da práxis educativa revolucionária entre direção e base para que se constitua um 

sujeito coletivo revolucionário que, através da relação dialética entre teoria e prática, ou, em 

outros termos, entre o pólo teórico (direção) e o pólo prático (base), possa interpretar a realidade 

e agir sobre a mesma, buscando construir as condições subjetivas para o processo revolucionário. 

Mas também observo o risco de deformações nessa práxis educativa que podem, em um processo 

reverso em cadeia, pôr a perder a potencialidade revolucionária do partido. Reconheço o “dilema 

da práxis educativa revolucionária” que coloca diante do educador (seja este a direção partidária 

diante de sua base, ou o partido enquanto intelectual coletivo diante da classe, ou ainda o Estado 

proletário diante das massas no período de transição) uma constante tensão acerca da justa 

avaliação do ponto de autonomia dos educandos (base/classe/massas). Mas, a existência do 

dilema não significa a inevitabilidade das deformações na práxis educativa partidária. Por isso é 

necessário buscar aprender com as experiências históricas dos partidos revolucionários buscando 

superar os erros anteriores. 

Por fim, no quarto capítulo, apresentei apontamentos iniciais sobre a práxis educativa 

partidária na atual conjuntura brasileira. Procurei mostrar como a forma partido revolucionária e 

a práxis educativa entre direção e base continuam vigentes, rompendo as mistificações das 

posturas antipartidária e movimentista. Como estamos ainda vivenciando o fim de um ciclo 

político com o amoldamento à ordem do PT (Partido dos Trabalhadores), os novos partidos ainda 

se apresentam apenas como iniciativas erráticas e pouco efetivas, por vezes reapresentando 

características teóricas e práticas do ciclo anterior, ora se prendendo ao pragmatismo basista 

próprio do processo eleitoral, ora se desprendendo da realidade das massas trabalhadoras, numa 

postura sectária e vanguardista.  

É preciso achar a nova medida de diálogo entre partido-dirigente e classe-dirigido, em que 

não se reproduza o reformismo/basismo para o qual caminhou o PT e, tampouco, se caia no 

vanguardismo que não consiga estabelecer vínculos orgânicos com a classe trabalhadora. Os 

apontamentos iniciais que apresento acerca da realidade atual da práxis educativa partidária no 

Brasil indicam possibilidades de aprofundamento de pesquisa envolvendo partido e práxis 

educativa no panorama atual para que se possa apontar possibilidades de atualização da práxis 

 162



 

educativa partidária, fortalecendo a constituição de um novo partido revolucionário capaz de 

responder aos desafios históricos  de hoje. 

O novo partido deve levar em consideração as ênfases levantadas por Gramsci acerca da 

necessária construção da hegemonia proletária, tarefa educativa das massas da qual o partido não 

pode se furtar. Ressalto, novamente, a importância capital do pensamento gramsciano como 

instrumento para retomar de forma radical Marx e Lênin, sem doutrinarismos, capaz de capturar 

o essencial desses autores para aplicá-los a sua própria realidade.  

Saviani (2009), em seu texto “Escola e democracia I - A teoria da curvatura da vara”, 

ataca os elementos conservadores presentes nas pedagogias novas e aponta as características 

revolucionárias da educação tradicional, tão subvalorizada à época, retomando, dentre outros 

fatores, a importância do papel diretivo do educador no processo educativo. Estabelecendo um 

paralelo talvez abusivo, mas ilustrativo, com o referido texto, espero que esta dissertação cumpra 

o papel de, em meio a uma conjuntura de ataques pouco elaborados teoricamente contra a forma 

partido (tido como portador de uma práxis educativa autoritária) e de supervalorização do 

movimento social (tido como portador de uma nova práxis educativa dialógica), apresentar as 

reais potencialidades e riscos da práxis educativa revolucionária desenvolvida por esse 

fundamental educador coletivo, o partido revolucionário. 

 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 163



 

REFERÊNCIAS 

 

ANDERSON, Perry. O fim da história: de Hegel a Fukuyama. RJ: Jorge Zahar Editora, 1992. 
    

ANTUNES, Ricardo. Adeus ao trabalho? Ensaio sobre as Metamorfoses e a Centralidade do 
Mundo do Trabalho. São Paulo: Cortez/Unicamp, 1995. 
    

______. Os sentidos do trabalho: ensaio sobre a afirmação e a negação do trabalho. São Paulo: 
Boitempo Editorial, 1999 
    
 
BENSAID, Daniel; NAIR, Alan. Teoria marxista del partido político – Problemas de 
organización. Argentina: Ed. Pasado y Presente, 1972. 
 
   
BETTELHEIM, Charles. A luta de classes na União Soviética: primeiro período (1917-1923). 
Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1976.  
  
 
BIANCHI, Álvaro. O Laboratório de Gramsci: filosofia, história e política. São Paulo: 
Alameda, 2008. 
 
    
BOBBIO, Norberto. Ensaios sobre Gramsci e o conceito de sociedade civil. São Paulo: Paz e 
Terra, 1999. 
 
    
_______. Qual Socialismo?: discussão de uma alternativa. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1983. 
 
    
BOGGS, C. Gramsci`s Marxism. Londres: Pluto, 1976. 
 
 
BORGES, Altamiro. Luciana Genro e a doação da Gerdau. Disponível em: < 
http://altamiroborges.blogspot.com/2008/08/luciana-genro-e-doao-da-gerdau.html> Acesso em 
21 de setembro de 2011. 
 
 
BOTTOMORE, Tom. Dicionário do pensamento marxista. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1983.    
 
 
BRAZ, Marcelo. O Marcuse na Contra-Revolução e Revolta: crítica da “Nova Esquerda” in 
Estudos de política e teoria social, PPGSS/UFRJ – Rio de Janeiro, 18(2), 2008. 

 165

http://altamiroborges.blogspot.com/2008/08/luciana-genro-e-doao-da-gerdau.html


 

 
 
BROCCOLI, Angelo. Antonio Gramsci y la educación como hegemonia. Sacramento: 
Editorial Nueva Imagem, 1977. 
    
 
BUCI-GLUCKSMANN, Christinne. Gramsci e o estado. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1980. 
    
 
CARDOSO, Felipe Guilherme Gava.  Divisão do trabalho partidário : organização em Lênin. 
Campinas: UNICAMP, 2007. Dissertação (Mestrado em Sociologia) – UNICAMP, Campinas, 
2007 
 
 
CARTA DE SAÍDA. Disponível em: <  http://coletivocatarse.blogspot.com/2011/11/carta-de-
saida-de-militantes-do-mst-mtd.html >. Acesso em 12 de dezembro de 2011. 
 
    
CENTRO DE MÍDIA INDEPENDENTE. Esclarecendo a confusão: A Intersindical não vai se 
unir à Conlutas. Disponível em: 
<http://www.midiaindependente.org/pt/red/2010/06/472848.shtml>. Acesso em 30 de junho de 
2011a.  
 
 
CENTRO DE MÍDIA INDEPENDENTE. A Conlutas-PSTU deveria aprender com a 
Assembleia Popular. Disponível em: < 
http://www.midiaindependente.org/pt/blue/2010/06/473083.shtml>. Acesso em 30 de junho de 
2011b. 
 
 
CERRONI, Umberto.  Teoria do partido político. São Paulo: Livraria Editora de Ciências 
Humanas, 1982 
 
 
COELHO, Eurelino. Uma esquerda para o capital: crise do marxismo e mudanças nos projetos 
políticos dos grupos dirigentes do PT (1979-1998). Niterói: UFF, 2005. Tese (Doutorado). 
Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2005. 
 
 
COMO FUNCIONA O PSTU. Disponível em: < http://www.pstu.org.br/partido_funciona.asp>. 
Acesso em 30 de junho de 2011. 
 
 
COMO SE EXPLICA O FRACASSO do Congresso da Classe Trabalhadora (CONCLAT) de 
unificação Conlutas e Intersindical. Disponível em: < 
http://www.pormassas.org/arquivos/panfletos/fracasso.pdf>. Acesso em 21 de setembro de 2011. 
 

 166

http://www.pstu.org.br/partido_funciona.asp
http://www.pstu.org.br/partido_funciona.asp
http://www.midiaindependente.org/pt/red/2010/06/472848.shtml
http://www.midiaindependente.org/pt/blue/2010/06/473083.shtml
http://www.pstu.org.br/partido_funciona.asp
http://www.pormassas.org/arquivos/panfletos/fracasso.pdf


 

 
CONCEIÇÃO, Gilmar Henrique da. Partidos políticos e educação: a extrema-esquerda 
brasileira e a concepção de partido como agente educativo. Campinas: UNICAMP, 1999. Tese 
(Doutorado) - Programa de Pós Graduação da Faculdade de Educação da Unicamp, Campinas, 
1999. 
 
 
COUTINHO, Carlos Nelson. Gramsci: um estudo sobre seu pensamento político. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 1999 
    
 
______. Gramsci. Porto Alegre: L&PM, 1981. 
 
 
______. A Democracia como valor universal: notas sobre a questão democrática no Brasil. São 
Paulo: Ciências Humanas, 1980. 
  
 
DEL ROIO, Marcos.  Os prismas de Gramsci:  a fórmula política da frente única (1919-1926). 
São Paulo: Xamã, 2005. 
 
 
DIAS, Edmundo Fernandes. et al. Gramsci: o outro. São Paulo: Xamã, 1996. 
 
    
______. Gramsci em Turim: a construção do conceito de hegemonia. São Paulo: Xamã, 2000. 
    
 
DALTON, Roque. Un libro rojo para Lenin. México: Ocean Sur, 2010. 
 
    
DUVERGER, Maurice. Os partidos políticos. Rio de Janeiro: Zahar, 1980. 
 
 
ESTATUTO do Partido Socialismo e Liberdade. Disponível em < 
http://psol50.org.br/files/2010/03/Estatuto-PSOL-Registrado-1.pdf >. Acesso em 30 de junho de 
2011. 
 
   
FAIRCHILD, Henry Pratt. Diccionario de Sociologia. México: Fondo de Cultura Econômica 
México-Buenos Aires, 1963.  
 
 
FERNANDES, Florestan. O que é revolução. São Paulo: Brasiliense, 1981. 
 
    

 167

http://psol50.org.br/files/2010/03/Estatuto-PSOL-Registrado-1.pdf


 

FONTANA, Benedetto. Hegemonia e nova ordem mundial. In: COUTINHO, Carlos Nelson e 
TEIXEIRA, Andréa de Paula (Orgs.).  Ler Gramsci, entender a realidade. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2003 
 
 
FORNAZIERI, Aldo. Lukács e os problemas da organização. In: FORNAZIERI, Aldo 
(ed.). Teoria do partido revolucionário. São Paulo: Brasil Debates, 1987. 
 
FREITAS, Francisco Máuri de Carvalho. Lênin e a educação política: domesticação impossível, 
resgate necessário. Campinas: UNICAMP, 2005. Tese (Doutorado em Educação) - Faculdade de 
Educação, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2005. 
 
    
FREITAS, Luiz Carlos de. O partido como agente educativo em Gramsci. Cascavel: 
UNIOESTE, 2009. Dissertação (Mestrado em Educação) - Faculdade de Educação, Universidade 
Estadual do Oeste do Paraná, Cascavel, 2009. 
 
 
GALLO, Silvio. Pedagogia Libertária: Princípios Políticos-Filosóficos. PEY. Maria Oly. 
(Org.) Educação Libertária: textos de um seminário. Rio de Janeiro: Achiamé; Florianópolis: 
Movimento, 1996.  
    
 
GAMBOA, Silvio Sánchez. A dialética na pesquisa em educação: elementos de contexto, In: 
Metodologia da Pesquisa Educacional (Ivani Fazenda) São Paulo: Cortez, 1989. 
 
 
GEBRIM, Ricardo. Sobre o instrumento político. Disponível em:  
<http://www.consultapopular.org.br/sobre/documentos/sobre-o-instrumento-14jan05.pdf>. 
Acesso em 30 de junho de 2011. 
 
 
GENRO, Tarso; WU, Vinicius. Esquerda renovada: subsídios para uma nova ação estratégica 
do PT. Disponível em http://leituraglobal.files.wordpress.com/2009/08/ esquerdarenovada-
final1.pdf  Acesso em: 30 de jun 2011. 
    
 
GRAMSCI, Antonio. Cadernos do cárcere, vol. 4, edição de Carlos Nelson Coutinho, com a 
colaboração de Luiz Sérgio Henriques e Marco Aurélio Nogueira. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 2001a. 
 
 
______. Cadernos do cárcere, vol. 3, edição de Carlos Nelson Coutinho, com a colaboração de 
Luiz Sérgio Henriques e Marco Aurélio Nogueira. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2002. 
 
    

 168

http://www.consultapopular.org.br/sobre/documentos/sobre-o-instrumento-14jan05.pdf
http://leituraglobal.files.wordpress.com/2009/08/%20esquerdarenovada-final1.pdf
http://leituraglobal.files.wordpress.com/2009/08/%20esquerdarenovada-final1.pdf


 

______. Cadernos do cárcere, vol. 5, edição de Carlos Nelson Coutinho, com a colaboração de 
Luiz Sérgio Henriques e Marco Aurélio Nogueira. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2002. 
 
 
______. Cadernos do cárcere, vol. 1, edição de Carlos Nelson Coutinho, com a colaboração de 
Luiz Sérgio Henriques e Marco Aurélio Nogueira. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2004a. 
 
 
______.  Escritos políticos, vol. 1, edição de Carlos Nelson Coutinho e Luiz Sérgio Henriques. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2004b. 
    
 
______. Escritos políticos, vol. 2, edição de Carlos Nelson Coutinho e Luiz Sérgio Henriques. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2004c. 
    
 
______. Cartas do cárcere, vol. 1, edição de Carlos Nelson Coutinho e Luiz Sérgio Henriques. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2005a. 
    
 
______. Cartas do cárcere, vol. 2, edição de Carlos Nelson Coutinho e Luiz Sérgio Henriques. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2005b. 
    
 
______. Cadernos do cárcere, vol. 2, edição de Carlos Nelson Coutinho, com a colaboração de 
Luiz Sérgio Henriques e Marco Aurélio Nogueira. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2006. 
    
 
GRANJA, Sérgio. A propósito do centralismo democrático. Disponível em 
<http://www.chicoalencar.com.br/_portal/artigos_do.php?codigo=513>. Acesso em 30 de junho 
de 2011. 
 
 
______. Centralismo democrático ou burocrático. Disponível em 
<http://www.socialismo.org.br/portal/questoes-ideologicas/83-artigo/70-centralismo-
democratico-ou-burocratico>. Acesso em 30 de junho de 2011b. 
 
 
GRUPPI, Luciano. O conceito de hegemonia em Gramsci. Rio de Janeiro: Edições Graal, 2000. 
 
 
HUISMAN, Denis. Dicionário de filósofos. São Paulo: Martins Fontes, 2004. 
 
    
IASI, Mauro Luis. As metamorfoses da consciência de classe. São Paulo: Editora Expressão 
Popular, 2006. 
 

 169

http://www.chicoalencar.com.br/_portal/artigos_do.php?codigo=513
http://www.socialismo.org.br/portal/questoes-ideologicas/83-artigo/70-centralismo-democratico-ou-burocratico
http://www.socialismo.org.br/portal/questoes-ideologicas/83-artigo/70-centralismo-democratico-ou-burocratico


 

 
______. O dilema de Hamlet: O ser e não ser da consciência. São Paulo: Viramundo, 2002. 
 
 
______. Processo de consciência. São Paulo: CPV, 2001. 
 
 
INTERSINDICAL. A Intersindical viva e presente na reorganização da classe trabalhadora. 
Disponível em < http://www.intersindical.org.br/noticias_det.php-id=88.htm> Acesso em 30 de 
junho de 2011. 
 
 
KOSIK, Karel. Dialética do Concreto. São Paulo: Paz e Terra, 1995. 
 
    
LA PALOMBARA, J.; WEINER, M. Political Parties and Political Development. Princeton, 
1966 
    
 
LAZAGNA, Angela. Taylorismo, produtividade do trabalho, socialismo.  Campinas: 
UNICAMP, 2002. Dissertação (Mestrado em Sociologia) – UNICAMP, Campinas, 2002. 
    
 
LEHER, Roberto; COUTINHO DA TRINDADE, Alice; BOTELHO LIMA, Jacqueline Aline; 
COSTA, Reginaldo.  Os rumos das lutas sociais no período 2000-2010. In: OSAL (Observatório 
Social da América Latina) Buenos Aires: CLACSO, Año XI, N° 28, novembro, 2010. 
 
 
LOUREIRO, I.; LEITE, J.C.; CEVASCO, M. (orgs.). O espírito de Porto Alegre. São Paulo: 
Paz e Terra, 2002;  
 
 
 
LÊNIN, V. I. Un paso adelante, dos pasos atrás. In: Obras Completas. Buenos Aires: Carago, 
1959. 
 
 
______. ¿Qué hacer? Problemas candentes de nuestro movimiento. Buenos Aires: Anteo, 1973. 
    
 
______. Partido proletário de novo tipo. Lisboa: Avante, 1975. 
 
 
______. Obras escolhidas, vol 2. São Paulo: Alfa-Omega, 1980a. 
 
    
______. Obras escolhidas, vol 3. São Paulo: Alfa-Omega, 1980b. 

 170

http://www.intersindical.org.br/noticias_det.php-id=88.htm
http://domingossavio.am.unisal.br/scripts/sysbibli/sysbweb.exe/busca_html?alias=sysbibli&exp=


 

    
 
______. Obras escolhidas, vol 1. São Paulo: Alfa-Omega, 1982. 
 
 
______. Em memória de J. V. Sverdlov. In: FELLIPE, William (org). Teoria e organização do 
partido – coletânea de textos de Lênin, Trotsky e Moreno. São Paulo: Editora José Luiz e 
Rosa Sunderman, 2006.   
      
 
LIMA, Tatiana Polliana Pinto de. A Concepção de educação do Partido dos Trabalhadores 
(PT): marcos institucionais e registros documentais. Campinas: UNICAMP, 2004. Dissertação 
(Mestrado em Educação) –  FE, UNICAMP, Campinas, 2004.  
    
 
LUKÁCS, Georg. “Notas metodológicas sobre a questão da organização”. In: 
FORNAZIERI, Aldo (ed.). Teoria do partido revolucionário. São Paulo: Brasil Debates, 
1987a. 
    
 
______. “Legalidade e ilegalidade”. In: FORNAZIERI, Aldo (ed.). Teoria do partido 
revolucionário. São Paulo: Brasil Debates, 1987b. 
 
 
______. “O partido dirigente do proletariado”. In: FORNAZIERI, Aldo (ed.). Teoria 
do partido revolucionário. São Paulo: Brasil Debates, 1987c. 
 
 
______. História e consciência de classe. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 
    
 
MACCIOCCHI, Maria-Antonieta. A favor de Gramsci. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1977 
    
 
MANACORDA, Mario Alighiero. O princípio educativo em Gramsci. Campinas: Alínea, 
2008. 
 
 
MANDEL, Ernest. Teoria leninista de organização. Rio de Janeiro: Rosa dos Ventos, 1979. 
    
 
MARCUSE, H.  Contra-revolução e revolta.  Rio de Janeiro:  Zahar  Editores,  1973. 
    
 
MARINGONI, Gilberto. O que quer Heloísa Helena? Disponível em: 
<http://juventudepsol.blogspot.com/2007/10/o-que-quer-helosa-helena.html> Acesso em: 
20/08/2011. 

 171

http://juventudepsol.blogspot.com/2007/10/o-que-quer-helosa-helena.html


 

 
 
MARTINS, Marcos Francisco. Marx, Gramsci e o conhecimento: ruptura ou continuidade?. 
Campinas-SP: Autores Associados, 2008.  
    
 
MARTORANO, Luciano Cavini. Burocracia e socialismo. Campinas: UNICAMP, 2001. Tese 
(Doutorado em Ciência Política) – UNICAMP, Campinas, 2001. 
    
 
MARX, Karl. Manuscritos econômico-filosóficos e outros textos escolhidos. 2. ed. São Paulo: 
Abril Cultural, 1978. 
    
 
______. Teses sobre Feuerbach. In: MARX, K. e F. Engels. Obras escolhidas - Volume 3. São 
Paulo : Alfa-Omega, s/d. 
 
 
______. Prefácio In Para a crítica da economia política. São Paulo: Nova Cultural, 1985. 
    
 
MARX, Karl; ENGELS, F. Manifesto do Partido Comunista. São Paulo: Boitempo, 1988. 
    
 
MATOS, Maurício Santos. Centralismo: democrático ou consensual? Disponível em 
<http://www.socialismo.org.br/portal/questoes-ideologicas/83-artigo/772-centralismo-
democratico-ou-consensual>. Acesso em 30 de junho de 2011. 
 
 
MATTOS, Marcelo Badaró. Reorganizando em meio ao refluxo: ensaios de intervenção sobre a 
classe trabalhadora no Brasil atual. Rio de Janeiro: Vício de Leitura, 2009. 
 
 
MORENO, Nahuel. Problemas de organização. in Fellipe, Moreno. Teoria e organização do 
partido – coletânea de textos de Lênin, Trotsky e Moreno. São Paulo: Editora José Luiz e 
Rosa Sunderman, 2006   
 
 
PAULO NETTO, José. Introdução ao estudo do método em Marx. São Paulo: Editora 
Expressão Popular, 2011.  
    
 
ORGANIZAR, Estudar, Lutar. Disponível em: < 
http://pcb.org.br/portal/precongresso/XIVTeses4.pdf>. Acesso em 30 de junho de 2011. 
 
 

 172

http://www.socialismo.org.br/portal/questoes-ideologicas/83-artigo/772-centralismo-democratico-ou-consensual
http://www.socialismo.org.br/portal/questoes-ideologicas/83-artigo/772-centralismo-democratico-ou-consensual
http://pcb.org.br/portal/precongresso/XIVTeses4.pdf


 

OLIVEIRA, Thiago Chagas. Formação política e consciência de classe no jovem Gramsci 
(1916-1920). Fortaleza: UFC, 2007. Dissertação (Mestrado em Educação) - UFC, Fortaleza, 
2007. 
 
    
PEREIRA, T. E. Educação e formação política: um estudo histórico-analítico e institucional da 
fundação Nativo da Natividade. Campinas: UNICAMP, 1999. 128 f. Dissertação (Mestrado em 
Educação) - UNICAMP, Campinas, 1999. 
   
  
______.  O OP (Orçamento Participativo) como processo de educação política: um estudo da 
histórica experiência de Várzea Paulista. Campinas: UNICAMP, 2007. 223 f. Tese (Doutorado 
em Educação) - UNICAMP, Campinas, 2007. 
 
 
PCB DESMASCARA grupo fracionista em São Paulo (nota política do PCB). Disponível em 
<http://pcb.org.br/portal/index.php?option=com_content&view=article&id=2647:pcb-
desmascara-grupo-fracionista-em-sao-paulo-e-segue-firme-em-sua-reconstrucao-
revolucionaria&catid=25:notas-politicas-do-pcb>. Acesso em 30 de junho de 2011. 
 
 
PROGRAMA DO PSOL. Disponível em < http://psol50.org.br/partido/programa/ >. Acesso em 
30 de junho de 2011. 
 
 
RAGAZZINI, Dario.  Teoria da personalidade na sociedade de massas: A contribuição de 
Gramsci. Campinas, SP, Autores Associados, 2005 
 
    
RESOLUÇÕES do XIV Congresso do PCB. Disponível em 
<http://pcb.org.br/portal/index.php?option=com_content&view=category&id=30&Itemid=55>. 
Acesso em 30 de junho de 2011. 
 
 
RESOLUÇÕES DA 3° ASSEMBLÉIA NACIONAL. Disponível em: 
<http://www.consultapopular.org.br/formacao/cartilhas/Cartilha%2019%20-
%20Resolucoes.pdf>. Acesso em 30 de junho de 2011. 
 
 
SAVIANI, Dermeval. A Nova lei da educação: Trajetória, Limites e Perspectivas. 11ª Ed. 
revisada. Campinas: Autores Associados, 1997. 
 
       
______. Escola e democracia. 41.ª ed. revisada. Campinas: Autores Associados, 2009. 
 
  
 

 173

http://pcb.org.br/portal/index.php?option=com_content&view=article&id=2647:pcb-desmascara-grupo-fracionista-em-sao-paulo-e-segue-firme-em-sua-reconstrucao-revolucionaria&catid=25:notas-politicas-do-pcb
http://pcb.org.br/portal/index.php?option=com_content&view=article&id=2647:pcb-desmascara-grupo-fracionista-em-sao-paulo-e-segue-firme-em-sua-reconstrucao-revolucionaria&catid=25:notas-politicas-do-pcb
http://pcb.org.br/portal/index.php?option=com_content&view=article&id=2647:pcb-desmascara-grupo-fracionista-em-sao-paulo-e-segue-firme-em-sua-reconstrucao-revolucionaria&catid=25:notas-politicas-do-pcb
http://psol50.org.br/partido/programa/
http://pcb.org.br/portal/index.php?option=com_content&view=category&id=30&Itemid=55
http://www.consultapopular.org.br/formacao/cartilhas/Cartilha%2019%20-%20Resolucoes.pdf
http://www.consultapopular.org.br/formacao/cartilhas/Cartilha%2019%20-%20Resolucoes.pdf


 

 174

SCHUMPETER, Joseph A. Capitalismo, socialismo e democracia. Rio de Janeiro: Zahar, 1984. 
 
 
SEOANE, José; TADDEI, Emilio (Orgs.). Resistências mundiais: de Seattle a Porto Alegre. 
Petrópolis: Vozes, CLACSO, LPP, 2001. 
    
 
SECCO, Lincoln. Gramsci e a Revolução. São Paulo: Alameda, 2006. 
    
 
______.  A história do PT 1978-2010. Cotia: Ateliê Editorial, 2011. 
 
 
SILLS, David. L. International Encyclopedia of the Social Sciences (vol. 9 e 10). New York: 
The Macmillan Company & The Free Press, 1972 
 
SOKOL, Markus. O Fórum não defende os trabalhadores. In: Crítica Marxista, n. 16. Março de 
2003. 
    
 
TAVARES DE JESUS, Antônio. Educação e hegemonia no pensamento de Antonio Gramsci. 
Campinas: Editora Universidade de Campinas, 1989. 
 
 
TROTSKY, Leon. Programa de transição. In: MARX, Karl et al. O programa da revolução. 
Brasília, DF: Nova Palavra, 2008. 
 
 
______. A revolução traída: o que é e para onde vai a URSS. São Paulo: Editora Instituto José 
Luís e Rosa Sundermann, 2005. 
 
 
TUMOLO, Paulo Sérgio. Da contestação à conformação: a formação sindical da CUT e a 
reestruturação capitalista. Campinas: Editora UNICAMP, 2002. 
 
 
VÁZQUEZ, Adolfo S. Filosofia da práxis. São Paulo: Editora Expressão Popular, 2007.  
    
 
WOODCOCK, George. História das idéias e movimentos anarquistas. Porto Alegre: L&PM, 
2005. 
 
 
 


	A PRÁXIS EDUCATIVA ENTRE DIREÇÃO E BASE 
	NO PARTIDO REVOLUCIONÁRIO:

